HAGGADAH

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen p-ISSN: 27216624

Vol 6, No 2, Oktober 2025 (76-94) http://sttmwec.ac.id/e-journal/index.php/haggadah

Dialog Budaya Dan Teologi
Menuju Pendidikan Kristen yang Transformatif

Stasia Daeng Badjie', Afriani Manalu 2

ISTT Misi William Carey

2 STT Misi William Carey

Correspondence: Afrianimanalu2103@gmail.com

Abstract: The dialogue between culture and theology in Christian education is not merely
concerned with the transmission of faith-based knowledge, but also with the formation of
character and the transformation of learners’ lives within complex social realities. This
study aims to conceptually examine the dynamic relationship between cultural constructions
and theological reflection in shaping a reflective and transformative model of Christian
education. The approach employed is a reflective literature study that analyzes the works of
Berger, Durkheim, Barth, Wright, Marsden, and Smith, along with other relevant
theological and pedagogical sources. The findings indicate that authentic Christian
education emerges from a critical dialogue between sociological diagnoses of cultural
realities and theological norms rooted in divine revelation. The integration of these two
perspectives gives rise to a dual-track analysis that enables Christian education to read the
world realistically while simultaneously directing it toward divine transformation. This
study proposes a conceptual model of Christian education grounded in cultural-theological
dialogue that fosters reflective faith, ethical character, and social responsibility amid the
challenges of pluralism and secularization. The novelty of this study lies in the development
of a cross-disciplinary paradigm that synthesizes sociology, theology, and pedagogy in
constructing a reflective, liturgical, and transformative Christian education..

Keywords: Cultural and Theological Dialogue, Transformative Christian Education

Abstrak: Dialog antara budaya dan teologi dalam pendidikan Kristen tidak hanya berkaitan
dengan proses pewarisan pengetahuan iman, tetapi juga dengan upaya pembentukan karakter
dan transformasi hidup peserta didik di tengah realitas sosial yang kompleks. Studi ini
bertujuan mengkaji secara konseptual dinamika hubungan antara konstruksi budaya dan
refleksi teologis dalam membentuk model pendidikan Kristen yang bersifat reflektif dan
transformatif. Pendekatan yang digunakan adalah studi literatur reflektif dengan menelaah
karya-karya Berger, Durkheim, Barth, Wright, Marsden, Smith, serta sejumlah sumber
teologis dan pedagogis yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Kristen
yang autentik lahir dari dialog kritis antara diagnosis sosiologis terhadap realitas budaya dan
norma teologis yang berakar pada pewahyuan Allah. Integrasi kedua perspektif ini
melahirkan pendekatan analisis ganda (dual-track analysis) yang memungkinkan pendidikan
Kristen membaca konteks secara realistis sekaligus menuntunnya pada arah transformasi
ilahi. Studi ini menawarkan model konseptual pendidikan Kristen berbasis dialog budaya
dan teologi yang menumbuhkan iman reflektif, karakter etis, dan tanggung jawab sosial di
tengah tantangan pluralisme dan sekularisasi. Novelty dalam studi ini terletak pada
pengembangan paradigma lintas disiplin yang mensintesiskan sosiologi, teologi, dan
pedagogi dalam membangun pendidikan Kristen yang reflektif, liturgis, dan transformatif.

Kata-kata Kunci: Dialog Budaya dan Teologi, Pendidikan Kristen yang Transformatif

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 76


http://sttmwc.ac.id/e-journal/index.php/haggadah

PENDAHULUAN

Pendidikan Kristen dewasa ini menghadapi tantangan strategis di tengah dunia yang
semakin plural, sekular, dan ditandai oleh krisis kemanusiaan yang kompleks. Globalisasi,
kemajuan teknologi digital, serta arus relativisme moral telah mengubah lanskap nilai dan
cara manusia memaknai kehidupan. Dalam konteks ini, pendidikan tidak jarang terjebak
dalam orientasi pragmatis dan instrumental, yang menekankan penguasaan keterampilan
teknis dan capaian akademik, namun mengabaikan pembentukan karakter, spiritualitas, dan
kepekaan sosial. Akibatnya, pendidikan Kristen berisiko kehilangan daya profetiknya
apabila tidak mampu mengintegrasikan iman secara kontekstual tanpa mengorbankan

kedalaman teologis dan integritas Injil.

Dalam masyarakat yang semakin plural dan dinamis, iman Kristen tidak dapat lagi
dipraktikkan dalam ruang yang terisolasi dari realitas sosial-budaya. Pendidikan Kristen
dipanggil untuk berdialog dengan konteks di mana manusia hidup, bekerja, dan membangun
makna. Dialog antara teologi dan budaya menjadi medan krusial untuk menentukan apakah
pendidikan Kristen sekadar menyesuaikan diri dengan nilai-nilai dominan yang sekuler dan
relativistik, atau justru hadir sebagai kekuatan alternatif yang mentransformasi realitas
melalui nilai-nilai Kerajaan Allah seperti kasih, keadilan, dan pelayanan. Dialog ini
bukanlah upaya untuk meleburkan kebenaran iman ke dalam relativisme budaya, melainkan
usaha kritis untuk menghadirkan Injil secara relevan tanpa kehilangan kekudusan dan

otoritas teologisnya.

Secara sosiologis, budaya berfungsi sebagai ruang pembentukan makna, identitas, dan
struktur sosial. Peter L. Berger (2011) memahami budaya sebagai canopy of meaning, yakni
kanopi makna yang menopang realitas sosial melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi. Dalam kerangka ini, budaya membentuk plausibility structure yang membuat
suatu sistem nilai dipandang wajar dan sah oleh masyarakat. Emile Durkheim (1995)
menambahkan bahwa agama dan ritus berperan penting dalam membangun solidaritas sosial
serta menjaga kohesi dan identitas kolektif. Perspektif ini menegaskan bahwa pendidikan
Kristen tidak dapat dilepaskan dari dinamika budaya, karena ia beroperasi di dalam arena

sosial yang terus dinegosiasikan oleh berbagai kepentingan, nilai, dan makna.

Namun demikian, pendekatan sosiologis semata tidak cukup untuk membangun
pendidikan Kristen yang berakar pada iman. Karl Barth (2010) dengan tegas menolak
anggapan bahwa budaya bersifat netral. Menurutnya, seluruh realitas manusia, termasuk
budaya, berada di bawah penilaian pewahyuan Allah dan telah terdistorsi oleh dosa,
sehingga membutuhkan penebusan. Dalam perspektif ini, pendidikan Kristen berada dalam

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 77



ketegangan kreatif antara struktur makna yang dibangun manusia dan norma ilahi yang
dinyatakan Allah. Ketegangan ini bukan untuk dihindari, melainkan menjadi ruang teologis
yang subur, tempat pendidikan Kristen berfungsi sebagai laboratorium kritis untuk menguiji,

menyaring, dan mentransformasi budaya melalui firman Tuhan.

Permasalahan utama yang dikaji dalam penelitian ini berakar pada ketegangan tersebut,
yakni bagaimana pendidikan Kristen dapat berdialog secara kritis dengan budaya tanpa
kehilangan orientasi teologisnya, serta bagaimana dialog ini dapat menghasilkan praksis
pendidikan yang bersifat transformatif. Dalam konteks ini, terdapat risiko bahwa pendidikan
Kristen hanya mereproduksi nilai-nilai budaya dominan yang sekuler dan pragmatis, alih-
alih menghadirkan alternatif nilai yang berakar pada Injil. Kesenjangan ini menunjukkan
bahwa integrasi antara analisis konteks sosial dan penilaian teologis belum sepenuhnya

terwujud secara sistematis dalam praktik pendidikan Kristen.

Untuk menjembatani kesenjangan tersebut, diperlukan suatu kerangka konseptual yang
mampu mengintegrasikan pendekatan sosiologis dan teologis secara seimbang. Dengan
mengacu pada pemikiran Berger dan Durkheim di satu sisi, serta Barth, Wright, Marsden,
dan Smith di sisi lain, studi ini mengembangkan pendekatan dual-track analysis. Pendekatan
ini menekankan pembacaan realitas budaya secara sosiologis untuk memahami konteks dan
dinamika sosialnya, sekaligus melakukan evaluasi teologis untuk menilai arah transformasi
yang selaras dengan nilai-nilai Kerajaan Allah. Dengan demikian, pendidikan Kristen tidak

hanya responsif terhadap perubahan zaman, tetapi juga tetap setia pada panggilan iman.

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menguraikan secara
konseptual bagaimana dialog kritis antara teologi dan budaya dapat menjadi fondasi bagi
pendidikan Kristen yang transformatif. Pendidikan Kristen dipahami bukan sekadar sebagai
proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai praksis formasi yang membentuk akal budi,
hati, imajinasi, dan tindakan sosial peserta didik. Studi ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoretis dan praksis bagi pengembangan pendidikan Kristen yang relevan secara
kontekstual, berakar secara teologis, dan mampu menghadirkan kesaksian iman yang hidup

di tengah dunia yang terus berubah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif reflektif dengan metode studi literatur
(library research) yang bersifat konseptual, analitis, dan teologis-reflektif. Pendekatan ini
dipilih karena fokus penelitian bukan pada pengumpulan data empiris, melainkan pada

penafsiran dan integrasi gagasan lintas disiplin untuk membangun pemahaman konseptual

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 78



mengenai dialog antara budaya dan teologi dalam pendidikan Kristen yang bersifat

transformatif.

Sebagaimana ditegaskan oleh Creswell dan Poth (2018), penelitian kualitatif bertujuan
memahami makna yang terkandung dalam teks dan konteks. Dalam kerangka tersebut,
literatur tidak hanya dibaca secara deskriptif, tetapi dianalisis dan direfleksikan secara
hermeneutik-teologis untuk menyingkap relasi antara konstruksi budaya dan norma teologis

yang membentuk praksis pendidikan Kristen.

Sumber data penelitian terdiri atas karya-karya utama dari Peter L. Berger, Emile
Durkheim, Karl Barth, N. T. Wright, George Marsden, dan James K. A. Smith, yang dipilih
secara purposif karena kontribusinya dalam kajian sosiologi agama, teologi, dan pendidikan
Kristen. Literatur pendukung dari bidang teologi dan pedagogi digunakan untuk
memperkaya analisis dan memperkuat sintesis konseptual. Pemilihan sumber didasarkan
pada relevansinya terhadap tiga fokus utama, yaitu diagnosis budaya, refleksi teologis

pewahyuan, dan pembentukan paradigma pendidikan Kristen.

Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dan reflektif melalui kerangka dual-track
analysis, yakni pembacaan dua jalur antara realitas sosiologis (what is) dan norma teologis
(what ought to be). Proses analisis mencakup tiga langkah utama: memahami konteks
budaya secara sosiologis, menafsirkannya dalam terang teologi Kristen, serta merumuskan
model konseptual pendidikan Kristen yang berorientasi pada transformasi sosial dan

spiritual.

Melalui pendekatan reflektif ini, penelitian tidak hanya memaparkan teori, tetapi
menafsirkan secara kritis dengan iman dan rasio untuk menawarkan paradigma pendidikan
Kristen yang membentuk iman reflektif, karakter etis, dan tanggung jawab sosial di tengah

dinamika perubahan budaya global.
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Dialog Budaya dan Teologi sebagai Fondasi Pendidikan Kristen

Dialog antara budaya dan teologi merupakan fondasi penting dalam membangun
pendidikan Kristen yang kontekstual sekaligus normatif. Pendidikan Kristen tidak hidup di
ruang hampa; ia selalu berinteraksi dengan struktur makna sosial yang dibentuk oleh
budaya. Menurut Peter L. Berger (2011) dalam The Sacred Canopy, manusia membangun
dunia sosial melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi, yang akhirnya
menghasilkan kanopi makna (canopy of meaning) yaitu sistem makna yang membuat dunia

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 79



sosial terasa wajar dan dapat dipercaya (plausibility structure). Dengan demikian, budaya
bukan sekadar wadah, tetapi kekuatan pembentuk kesadaran kolektif yang memberi arah

pada pemikiran, nilai, dan praktik sosial manusia, termasuk dalam pendidikan.

Emile Durkheim (1995) melalui The Elementary Forms of Religious Life menambahkan
bahwa agama dan ritus berfungsi menjaga kohesi sosial melalui pembedaan antara yang
sakral dan yang profan. Artinya, setiap praktik budaya dan pendidikan selalu mengandung
dimensi religius atau “sakralitas” tertentu yang menjaga identitas dan solidaritas
komunitasnya. Oleh karena itu, pendidikan Kristen perlu membaca budaya bukan hanya
secara deskriptif, tetapi juga secara kritis dan teologis, apakah nilai dan praktik yang

diwariskan budaya mendukung atau justru bertentangan dengan visi Kerajaan Allah?

Dalam kerangka inilah Karl Barth (2010) melalui Church Dogmatics menegaskan bahwa
semua konstruksi budaya harus disidik oleh terang pewahyuan Allah di dalam Kristus.
Budaya tidak netral; ia bersifat creaturally conditioned dapat ditebus, tetapi juga dapat jatuh
dalam bentuk penyembahan berhala (religion as idolatry) bila tidak ditundukkan pada
Kristus. Dengan demikian, pendidikan Kristen dipanggil untuk mengembangkan metode
“analisis dua jalur”: pertama, mendiagnosis realitas sosial-budaya secara sosiologis (apa
adanya), dan kedua, menilainya secara teologis (seharusnya bagaimana menurut iman
Kristen).

James K.A. Smith (2009) dalam Desiring the Kingdom memperluas pandangan ini
dengan menyoroti bahwa budaya tidak hanya membentuk pikiran, tetapi juga hasrat dan
kebiasaan melalui “liturgi-liturgi sekuler”. Artinya, pendidikan Kristen perlu menyadari
bahwa praktik dan ritual keseharian baik di sekolah, gereja, maupun masyarakat membentuk
arah cinta dan kehendak manusia. Maka, pendidikan Kristen harus melatih bukan hanya
kognisi, tetapi juga afeksi dan imajinasi, agar seluruh dimensi kemanusiaan diarahkan

kepada kasih dan penyembahan kepada Allah.

N.T. Wright (2012) dalam The Outrageous ldea of Christian Scholarship menegaskan
bahwa misi teologi dan pendidikan Kristen bukan hanya memahami dunia, melainkan ikut
serta dalam rekonstruksi sosial menuju tanda-tanda Kerajaan Allah menegakkan keadilan,
memulihkan relasi, dan membentuk tatanan baru yang lebih manusiawi. Dengan kata lain,
pendidikan Kristen berfungsi sebagai “laboratorium transformasi”’, tempat iman, budaya,
dan ilmu saling mengoreksi dan memperbarui. George Marsden (2006) kemudian
menambahkan bahwa beasiswa Kristen (Christian scholarship) harus bersifat publik dan
normatif tidak hanya mengkritik sekularisme, tetapi menawarkan visi positif yang
memuliakan Allah sekaligus melayani masyarakat.

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 80



Dengan demikian, dialog budaya dan teologi dalam pendidikan Kristen bersifat dialektis:
pendidikan Kristen tidak dapat berdiri di luar budaya, karena ia harus berbicara kepada
manusia dalam konteksnya tetapi juga tidak boleh larut di dalam budaya, karena ia memiliki
norma transenden yang menilai dan menebus kebudayaan. Di titik inilah pendidikan Kristen
menemukan perannya sebagai ruang pembentukan iman dan nalar yang memadukan antara
kanopi makna (Berger) dan kanopi pewahyuan (Barth) demi transformasi sosial dan

spiritual.
B. Analisis Sosiologis terhadap Realitas Budaya

Dialog antara budaya dan teologi merupakan landasan epistemologis yang menentukan
arah dan kualitas pendidikan Kristen dalam menghadapi dinamika zaman. Pendidikan
Kristen tidak hidup di ruang hampa, melainkan beroperasi di tengah tatanan sosial yang
dipenuhi sistem makna, nilai, dan praktik kebudayaan yang terus berubah. Karena itu,
pendidikan Kristen harus memahami budaya sebagai medan pembentukan identitas dan
makna hidup manusia, sekaligus menempatkan teologi sebagai norma penuntun yang
menilai, menafsir, dan mengarahkan perkembangan budaya agar tetap setia pada pewahyuan
Allah. Peter L. Berger (2011) melalui karyanya The Sacred Canopy menjelaskan bahwa
budaya merupakan hasil proses sosial yang membentuk kanopi makna (nomos) melalui tiga
tahap: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Manusia mengeksternalisasi nilai-nilali,
mengobjektivasikannya dalam lembaga dan simbol sosial, lalu menginternalisasikannya
kembali sebagai realitas yang dianggap wajar dan sah. Dalam konteks pendidikan, proses ini
menjelaskan bagaimana sistem pendidikan sering kali menjadi sarana reproduksi ideologi

dominan.

Namun bagi pendidikan Kristen, kesadaran terhadap mekanisme budaya ini bersifat
kritis. la harus mampu membedakan antara nilai budaya yang selaras dengan prinsip
Kerajaan Allah dan yang bertentangan dengannya. Pendidikan Kristen tidak boleh menjadi
alat legitimasi tatanan sosial yang tidak adil, melainkan harus menjadi agen penebusan
budaya, yang menuntun peserta didik untuk membaca realitas sosial secara kritis dan
teologis. Karl Barth (2010) dalam Church Dogmatics menolak gagasan otonomi budaya
yang melepaskan diri dari otoritas pewahyuan. Bagi Barth, semua karya dan konstruksi
manusia, termasuk budaya, adalah ciptaan yang berada di bawah penghakiman dan
penebusan Kristus. Oleh karena itu, teologi berfungsi sebagai norma transendental yang
menilai arah perkembangan budaya dan memberikan kerangka bagi rekonstruksi moral dan

spiritual masyarakat.

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 81



Dalam pendidikan Kristen, prinsip Barth ini berarti bahwa setiap upaya kontekstualisasi
harus dilakukan di bawah ketaatan kepada Injil. Sekolah dan lembaga pendidikan bukan
hanya mengadaptasi budaya, tetapi memurnikannya melalui lensa pewahyuan. Pendidikan
Kristen yang sejati tidak anti-budaya, tetapi transformative engagement menghadirkan
terang Kristus di tengah pluralitas nilai yang sering kali saling bertentangan. James K. A.
Smith (2009) dalam Desiring the Kingdom memperluas pemahaman ini dengan menegaskan
bahwa pendidikan pada hakikatnya adalah liturgy serangkaian praktik dan kebiasaan yang
membentuk hasrat (desire) dan orientasi hidup manusia. Budaya modern, dengan ritualnya
yang terselubung dalam konsumsi, hiburan, dan teknologi, menciptakan “liturgi-liturgi
sekuler” yang membentuk identitas manusia tanpa disadari. Pendidikan Kristen harus
menyadari dimensi liturgis ini dengan menata ulang praksis pembelajaran agar tidak hanya
mentransfer pengetahuan, tetapi juga membentuk afeksi dan imajinasi iman. Kurikulum,
kegiatan ibadah, dan interaksi sosial di lembaga pendidikan menjadi sarana pembentukan
karakter yang menuntun peserta didik kepada kasih, penyembahan, dan keadilan sebagai

ekspresi iman yang hidup.

George Marsden (2006) dalam The Outrageous Idea of Christian Scholarship dan N. T.
Wright (2012) melalui karya teologi kerajaannya menegaskan bahwa iman Kristen tidak
hanya bersifat pribadi, tetapi publik dan transformatif. Pendidikan Kristen harus menjadi
arena dialog intelektual yang menghubungkan iman dengan dunia akademik, sehingga
menghasilkan pemikiran yang rasional, relevan, dan berkontribusi bagi rekonstruksi sosial.
Marsden mengingatkan bahwa scholarship Kristen seharusnya tidak bersikap eksklusif atau
reaktif terhadap akademia sekuler, melainkan menawarkan paradigma alternatif yang
berakar pada kebenaran Allah. Sementara Wright melihat misi pendidikan Kristen sebagai
bagian dari proyek Kerajaan Allah sebuah usaha untuk membangun masyarakat yang adil,
penuh damai, dan berpengharapan di bawah kedaulatan Kristus. Dialog antara budaya dan
teologi menuntun pendidikan Kristen untuk mengembangkan pendekatan interdisipliner,
sosiologi sebagai alat diagnosis terhadap realitas sosial, teologi sebagai norma penuntun
arah transformasi, dan pedagogi Kristen sebagai laboratorium pembentukan manusia baru.
Melalui pendekatan ini, pendidikan Kristen tidak hanya mencetak lulusan yang unggul
secara intelektual, tetapi juga berkarakter profetik mampu menilai zaman dan terlibat aktif

dalam pembaruan sosial.

Dengan demikian, fondasi pendidikan Kristen yang sejati bertumpu pada keseimbangan
antara kesadaran kultural dan ketaatan teologis. Budaya menjadi ruang perjumpaan iman

dan dunia, sedangkan teologi menjadi cahaya yang menuntun arah transformasi. Dalam

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 82



sinergi keduanya, pendidikan Kristen menghadirkan proses formasi yang memanusiakan

sekaligus memuliakan Allah.
C. Perspektif Sosiologis terhadap Realitas Budaya

Pemahaman terhadap realitas budaya dalam konteks pendidikan Kristen menuntut
pendekatan yang bersifat sosiologis, karena budaya pada dasarnya adalah hasil konstruksi
sosial yang membentuk, memelihara, dan mewariskan dunia makna tempat manusia hidup
dan bertindak. Budaya tidak dapat dipahami hanya sebagai kumpulan adat, tradisi, atau
kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun, tetapi sebagai jaringan simbolik yang
menstruktur cara berpikir, merasa, dan berperilaku manusia dalam masyarakat. Dalam
kerangka ini, teori-teori Peter L. Berger dan Emile Durkheim menjadi rujukan penting untuk
memahami bagaimana agama dan budaya bekerja sebagai kekuatan pembentuk identitas

kolektif serta penjaga keteraturan sosial.

Peter L. Berger melalui karya monumentalnya The Sacred Canopy: Elements of a
Sociological Theory of Religion (2011) menggambarkan kebudayaan sebagai ‘“kanopi
sakral” (sacred canopy) sebuah sistem makna yang dibangun manusia untuk memberi
stabilitas dan legitimasi terhadap kehidupan sosial. Dalam pandangannya, setiap masyarakat
secara terus-menerus membangun dan mempertahankan tatanan makna ini melalui tiga
tahap dialektis: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Dalam proses eksternalisasi,
manusia mengekspresikan diri melalui tindakan sosial yang kemudian menjadi bagian dari
dunia eksternal. Hasil eksternalisasi itu lalu mengalami objektivasi, ketika karya dan
struktur sosial manusia diakui sebagai realitas objektif yang memiliki kekuatan mengatur.
Akhirnya, manusia menginternalisasi kembali realitas yang telah diciptakannya itu sebagai

sesuatu yang wajar, sah, dan bermakna.

Dari perspektif Berger, agama berperan penting dalam menjaga stabilitas kanopi makna
tersebut karena ia menyediakan legitimasi akhir bagi realitas sosial. Agama menjawab
pertanyaan-pertanyaan eksistensial dan menyediakan narasi kosmik yang menjelaskan
mengapa dunia ini ada serta untuk apa manusia hidup di dalamnya. Namun, dalam
masyarakat modern yang ditandai oleh proses sekularisasi dan pluralisasi, kanopi sakral ini
mengalami pelemahan. Dunia sosial tidak lagi dilindungi oleh satu sistem makna tunggal,
melainkan oleh beragam pandangan hidup yang saling bersaing. Akibatnya, individu

menghadapi krisis legitimasi dan kehilangan arah dalam membangun identitas.

Konteks ini memberi tantangan besar bagi pendidikan Kristen. Sekolah Kristen tidak

boleh sekadar menjadi agen reproduksi nilai-nilai budaya dominan, karena hal itu hanya

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 83



akan memperkuat struktur sosial yang mungkin tidak adil dan jauh dari nilai-nilai Injil.
Sebaliknya, pendidikan Kristen dipanggil untuk menjadi agen rekonstruksi makna
membentuk individu yang mampu menafsirkan realitas sosial secara kritis dan
menimbangnya berdasarkan terang pewahyuan Allah. Dalam kerangka ini, proses belajar
tidak hanya menjadi kegiatan intelektual, melainkan juga kegiatan hermeneutik, di mana
peserta didik diajar untuk “membaca dunia” dengan mata iman sebelum mengambil bagian

dalam “mengubah dunia” melalui tindakan kasih dan keadilan.

Berbeda dari Berger yang menyoroti dimensi konstruksi makna, Emile Durkheim
melalui karyanya The Elementary Forms of Religious Life (1995) menekankan fungsi sosial
agama sebagai kekuatan kohesi dalam masyarakat. Menurut Durkheim, setiap masyarakat
membedakan antara yang sakral (the sacred) dan yang profan (the profane). Pembedaan ini
bukan semata-mata bersifat teologis, melainkan sosiologis, karena yang disebut “sakral”
adalah segala sesuatu yang dianggap memiliki kekuatan mengikat komunitas dan melampaui
kepentingan individual. Agama, dengan ritus, simbol, dan praktik kolektifnya, berfungsi
memperkuat solidaritas sosial dengan memperbarui kesadaran moral dan kebersamaan
anggota masyarakat. Bagi Durkheim, ketika masyarakat melakukan ritual penyembahan,
sesungguhnya yang sedang mereka rayakan bukan hanya kehadiran ilahi, tetapi kekuatan
moral komunitas itu sendiri. Melalui ritual, nilai-nilai bersama diperbarui dan diinternalisasi
melalui simbol, identitas kelompok ditegaskan. Karena itu, agama baginya adalah “lem

sosial” yang mengikat individu ke dalam kehidupan kolektif.

Analisis Durkheim membantu pendidikan Kristen memahami dimensi sosial dari
praktik keagamaan. Ibadah, doa bersama, persekutuan, dan etos pelayanan dalam lembaga
pendidikan bukan hanya ekspresi spiritual, melainkan juga sarana pembentukan solidaritas
moral dan kebersamaan iman. Melalui praktik-praktik tersebut, komunitas pendidikan
dibentuk menjadi tubuh yang memiliki kesadaran bersama akan panggilan dan tanggung
jawabnya di hadapan Allah. Namun, pandangan Durkheim juga memiliki keterbatasan yang
perlu dikoreksi secara teologis. Jika agama hanya dipahami sebagai alat fungsi sosial tanpa
pengakuan terhadap sumber transendennya, maka agama kehilangan dimensi pewahyuan
dan relasi dengan Allah yang hidup. Karena itu, pendekatan sosiologis ini perlu dilengkapi
oleh analisis teologis yang menilai arah dan makna dari struktur sosial yang ada

sebagaimana akan dijelaskan dalam bagian berikutnya melalui pemikiran Karl Barth.

Dari sintesis pemikiran Berger dan Durkheim dapat disimpulkan bahwa budaya bekerja
melalui tiga instrumen utama, struktur sosial, simbol, dan ritus. Struktur sosial mengatur
peran dan pola hubungan antaranggota masyarakat, menciptakan stabilitas dan

kesinambungan hidup bersama. Simbol berfungsi sebagai media komunikasi makna,
Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 84



menyimpan ide, nilai, dan keyakinan yang dipegang bersama. Sementara ritus memperkuat
keterikatan emosional dan moral terhadap sistem nilai yang dianut suatu kelompok. Ketiga
unsur ini membentuk identitas kolektif yang menjadi dasar bagi kehidupan sosial. Dalam
masyarakat modern yang plural dan dinamis, identitas ini tidak lagi bersifat tunggal,
melainkan berlapis-lapis, agama, etnis, profesi, kelas sosial, dan ideologi saling berinteraksi

dan membentuk individu secara kompleks.

Di tengah kompleksitas ini, pendidikan Kristen perlu tampil sebagai komunitas
interpretatif yang menolong peserta didik memahami identitasnya secara holistik. Melalui
pembelajaran yang reflektif dan dialogis, peserta didik dibimbing untuk menafsirkan
berbagai wacana sosial di sekitarnya, sekaligus menegaskan panggilannya sebagai imago
Dei ngambar Allah yang diciptakan untuk berelasi, bekerja, dan melayani dalam kasih.
Pendidikan Kristen dengan demikian bukan sekadar institusi pembelajaran, tetapi ruang
formasi sosial dan spiritual yang menumbuhkan kesadaran identitas Kristiani di tengah
dunia yang terus berubah. Dalam kerangka metodologis tesis ini, perspektif sosiologis
seperti yang ditawarkan Berger dan Durkheim berfungsi sebagai jalur pertama dalam dual-
track analysis yakni analisis terhadap realitas sosial sebagaimana adanya (what is).
Pendekatan ini menjadi tahap diagnosis yang penting sebelum masuk pada jalur kedua, yaitu
analisis teologis yang menimbang realitas tersebut dalam terang pewahyuan Allah (what
ought to be). Dengan demikian, pendidikan Kristen memiliki landasan yang utuh untuk
memahami budaya secara Kritis, bukan untuk menolaknya, tetapi untuk menebus dan
mentransformasikannya menjadi sarana perwujudan kasih dan keadilan Allah dalam

kehidupan sosial.

D. Koreksi Teologis terhadap Konstruksi Budaya

Dalam dinamika kehidupan sosial yang kompleks, budaya tidak pernah bersifat netral.
la senantiasa berada dalam ketegangan antara kebaikan ciptaan dan kerusakan dosa. Nilai-
nilai, simbol, dan struktur yang lahir dari kebudayaan dapat menjadi sarana manusia untuk
mengekspresikan imago Dei panggilan untuk berkarya dan mengasihi tetapi juga dapat
berubah menjadi alat penindasan, keserakahan, dan penyembahan terhadap diri sendiri.
Karena itu, teologi memiliki fungsi yang sangat penting, bukan hanya sebagai refleksi
konseptual terhadap fenomena budaya, melainkan sebagai norma kritis dan transformatif
yang menilai, menebus, dan mengarahkan kembali makna budaya kepada kehendak Allah
(Barth, 2010; Wright, 2012).

Melalui pemikiran Karl Barth dan N. T. Wright, kita melihat bagaimana teologi
berperan sebagai jalur kedua dalam dual-track analysis, yaitu tahap koreksi terhadap hasil

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 85



diagnosis sosiologis. Jika pendekatan sosiologi menyingkap bagaimana budaya membentuk
struktur makna dan tatanan sosial, maka teologi menilai arah dan moralitas dari struktur
tersebut menurut ukuran pewahyuan (Barth, 2010). Tidak semua yang dihasilkan budaya
sejalan dengan kehendak Allah; sebagian nilai perlu ditebus dan disucikan, sebagian dapat
dilestarikan, sementara sebagian lain harus ditolak karena bertentangan dengan Injil. Karl
Barth menegaskan bahwa pusat dari seluruh realitas teologi adalah pewahyuan Allah dalam
Yesus Kristus. Kristus bukan hanya tokoh religius atau teladan moral, melainkan
manifestasi konkret dari kebenaran Allah yang menilai dan menebus seluruh ciptaan,
termasuk budaya manusia (Barth, 2010). Dalam kerangka berpikir Barth, teologi tidak
berada sejajar dengan wacana manusia lainnya seperti filsafat atau sosiologi; ia adalah
tanggapan iman terhadap tindakan Allah yang menyatakan diri-Nya dalam sejarah. Karena
itu, teologi bukan hanya “berbicara tentang Allah,” tetapi “berbicara dari Allah” yakni
berpikir, menilai, dan bertindak berdasarkan kebenaran yang diwahyukan (Barth, 2010).

Dari sini lahir prinsip Kristo-sentrisme yang menjadi ukuran segala hal. Segala bentuk
budaya harus dipantulkan kepada Kristus sebagai pusat penilaian. Nilai, norma, dan praktik
sosial tidak diukur berdasarkan popularitas, keindahan estetis, atau keuntungan ekonomi,
melainkan sejauh mana ia mengarahkan manusia kepada kebenaran, kebebasan dari dosa,
serta relasi yang memuliakan Allah dan menghormati sesama. Dalam konteks ini, budaya
yang menolak ketergantungan pada Allah dan mengklaim otonomi moral seperti
konsumerisme, materialisme, atau nasionalisme absolut menjadi bentuk baru penyembahan
berhala modern. Barth (2010) menyebut fenomena ini sebagai religion-as-idolatry, yaitu

ketika manusia menjadikan ciptaannya sendiri sebagai pusat makna menggantikan Tuhan.

Namun, Barth juga menolak pandangan ekstrem yang menempatkan budaya sebagai
sesuatu yang sepenuhnya jahat dan harus ditinggalkan. Baginya, budaya adalah bagian dari
ciptaan yang bersifat criaturawi rapuh, terbatas, tetapi tetap berada di bawah kedaulatan
penebusan Kristus. Karena itu, tugas teologi bukan menghancurkan budaya, melainkan
menebus dan menundukkannya di bawah terang Injil (Barth, 2010). Pendidikan Kristen,
dalam terang pemikiran ini, tidak hanya bertugas membentengi diri dari pengaruh negatif
budaya, tetapi secara aktif mengarahkan dan merekonstruksi praktik, nilai, dan simbol
budaya agar berfungsi untuk kemuliaan Allah. Kurikulum, metode pengajaran, dan
kebijakan institusional perlu diuji terus-menerus, apakah semuanya menumbuhkan ketaatan
kepada Kristus, atau justru melatih kepatuhan kepada logika dunia yang berpusat pada

kuasa, status, dan keuntungan (Barth, 2010).

Jika Barth menekankan pewahyuan Kristus sebagai ukuran normatif, N. T. Wright

memperluas koreksi teologis ini dengan membingkainya dalam narasi kerajaan Allah
Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 86



(Kingdom of God) suatu visi teologis yang menempatkan iman Kristen sebagai proyek
rekonstruksi dunia (Wright, 2012). Bagi Wright, karya Yesus bukan sekadar penyelamatan
spiritual individu, tetapi pembukaan kembali proyek Allah untuk memperbarui seluruh
ciptaan. Kerajaan Allah adalah realitas dinamis yang mulai hadir di tengah dunia melalui
kehidupan, kematian, dan kebangkitan Kristus, dan terus berlanjut dalam tindakan gereja

dan umat percaya di dalam sejarah (Wright, 2012).

Dalam konteks ini, pendidikan Kristen dipanggil untuk menjadi agen partisipasi dalam
proyek kerajaan tersebut. la bukan sekadar lembaga yang mentransfer pengetahuan,
melainkan ruang pembentukan warga kerajaan manusia yang berpikir, mengasihi, dan
bertindak berdasarkan nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan rekonsiliasi (Wright, 2012). Nilai-
nilai kerajaan ini menantang struktur budaya yang menindas dan mengundang terciptanya
tatanan sosial baru yang lebih adil. Maka, misi pendidikan Kristen adalah menghadirkan
tanda-tanda kerajaan Allah di tengah dunia sekarang ini, bukan hanya menunggu

pemenuhannya di masa depan (Wright, 2012).

Wright juga menyoroti dimensi praksis dari teologi kerajaan. la menolak dikotomi
antara iman dan tindakan sosial. Bagi Wright (2012), setiap praktik pendidikan Kristen baik
dalam pembelajaran, pelayanan, maupun relasi antaranggota komunitas harus menjadi
liturgi alternatif terhadap liturgi sekuler yang membentuk hasrat manusia modern, seperti
pencarian popularitas, prestise, dan konsumsi. Sekolah Kristen perlu membangun
“kebiasaan kerajaan” yang mengarahkan hasrat peserta didik kepada kasih, pelayanan, dan
tanggung jawab terhadap ciptaan. Dengan demikian, teologi tidak berhenti pada wilayah
doktrinal, tetapi menjelma menjadi etika publik dan praksis sosial yang membentuk

kebudayaan baru.

Integrasi pemikiran Barth dan Wright menghasilkan pendekatan korektif yang
menyeluruh terhadap budaya dalam pendidikan Kristen. Pertama, dilakukan diagnosis
sosiologis yakni membaca dan memahami budaya sebagaimana adanya (what is) melalui
struktur sosial, simbol, dan ritus yang berlaku di masyarakat. Kedua, dilakukan pembacaan
teologis yakni menimbang realitas tersebut dalam terang Kristus dan pewahyuan-Nya (what
ought to be) (Barth, 2010; Wright, 2012). Hasil pembacaan ini menjadi dasar bagi
penyusunan kurikulum, liturgi sekolah, dan kebijakan institusi yang bersifat formasional
membentuk hasrat, imajinasi, dan perilaku komunitas pendidikan agar selaras dengan nilai-

nilai kerajaan Allah.

Pendekatan ini menjadikan teologi bukan hanya sebagai teori normatif, tetapi sebagai
pedagogi transformasi. Pendidikan Kristen dipahami sebagai ruang penebusan budaya, di

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 87



mana pola pikir duniawi disembuhkan oleh firman, dan kebiasaan sosial diarahkan ulang
menuju kasih dan pelayanan (Wright, 2012). Guru, dosen, dan pemimpin pendidikan
berperan bukan sekadar pengajar, tetapi gembala intelektual yang menolong peserta didik
menafsirkan budaya melalui kacamata Injil. Namun, koreksi teologis terhadap budaya bukan
tanpa risiko. la bisa jatuh pada dua ekstrem yang berlawanan. Di satu sisi, terdapat bahaya
triumfalisme teologis ketika institusi Kristen merasa memiliki otoritas tunggal atas
kebenaran dan menolak berdialog dengan konteks lokal. Di sisi lain, ada bahaya retret
kultural ketika pendidikan Kristen menutup diri dari dunia dan kehilangan daya
transformasinya. Karena itu, keseimbangan menjadi kunci. Koreksi teologis harus
dijalankan dengan semangat kasih menghakimi tanpa menghancurkan, menolak tanpa
mengasingkan, dan menebus tanpa menguasai. Baik Barth maupun Wright menegaskan
bahwa kasih adalah bentuk tertinggi dari kebenaran (Barth, 2010; Wright, 2012). Kasih

memungkinkan teologi berakar pada realitas manusiawi tanpa kehilangan arah ilahi.

Dalam konteks ini, pendidikan Kristen harus memelihara sikap dialogis yang rendah
hati namun tegas, mampu menilai budaya dengan terang firman tanpa kehilangan solidaritas
terhadap manusia yang hidup di dalamnya. Koreksi teologis terhadap konstruksi budaya
menegaskan kembali peran teologi sebagai kompas moral dan vokasional dalam pendidikan
Kristen. la bukan sekadar disiplin reflektif, tetapi kekuatan pembentuk arah kehidupan
bersama. Teologi menilai budaya, menebus yang rusak, dan merancang tatanan baru yang
memuliakan Allah. Dalam terang pemikiran Karl Barth dan N. T. Wright, pendidikan
Kristen dipanggil untuk hidup dalam ketegangan yang kreatif antara pewahyuan dan
konteks, antara kebenaran yang kekal dan dunia yang berubah. Di sinilah pendidikan Kristen
menemukan maknanya yang sejati menjadi alat transformasi yang mengarahkan seluruh
ciptaan kepada tujuan akhirnya: kemuliaan Allah dan kesejahteraan manusia (Barth, 2010;
Wright, 2012).

E. Pendidikan Kristen sebagai Ruang Formasi dan Transformasi

Pendidikan Kristen pada hakikatnya tidak hanya bertujuan mentransfer pengetahuan,
melainkan membentuk cara hidup, karakter, dan hasrat manusia agar selaras dengan
kehendak Allah. Pendidikan tidak semata-mata merupakan ruang akademik, tetapi juga
arena formasi spiritual dan sosial, tempat iman diwujudkan, nilai-nilai diinternalisasi, dan
kebudayaan ditransformasi. Sintesis antara budaya dan teologi, sebagaimana telah dibahas
sebelumnya, menjadi fondasi yang meneguhkan visi pendidikan Kristen: pembentukan
manusia tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-budaya, namun konteks itu harus

senantiasa diarahkan oleh kebenaran pewahyuan (Smith, 2009; Marsden, 2006).

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 88



Dalam relasi antara budaya dan teologi, pendidikan Kristen berada di tengah
ketegangan yang kreatif antara dunia dan firman. Budaya menyediakan bahasa, simbol,
nilai, dan praktik sosial yang membentuk identitas peserta didik, sementara teologi memberi
arah dan makna ilahi yang menilai serta mengarahkan perkembangan budaya itu menuju
maksud Allah. Karena itu, pendidikan Kristen tidak boleh bersikap isolatif dari realitas
sosial, tetapi juga tidak boleh larut dalam relativisme budaya. Pendidikan dipanggil menjadi
ruang penebusan, tempat iman bertemu dengan dunia dan mengubahnya dari dalam. Di
sinilah pendidikan Kristen berfungsi sebagai ruang dialog yang hidup antara iman dan
budaya: budaya menjadi bahan baku pembelajaran, sedangkan teologi menjadi terang yang
menuntun interpretasi. Proses ini tidak berhenti pada pengetahuan kognitif semata,
melainkan menghasilkan transformasi eksistensial peserta didik belajar membaca dunia
dengan mata iman dan bertindak di dalamnya dengan kasih serta tanggung jawab (Smith,
2009).

Dalam konteks ini, gagasan James K. A. Smith memberikan pemahaman yang
mendalam mengenai peran pendidikan sebagai pembentukan kehendak dan iman. Melalui
karyanya Desiring the Kingdom (2009), Smith menegaskan bahwa manusia bukan hanya
makhluk yang berpikir, tetapi makhluk yang mengasihi. Hasrat adalah pusat orientasi hidup
manusia; apa yang dirindukan manusia menentukan arah seluruh keberadaannya. Dengan
demikian, pendidikan sejatinya adalah liturgi yang membentuk hasrat sebuah rangkaian
praktik yang secara perlahan melatih hati untuk mengasihi sesuatu yang dianggap berharga.
Dunia modern, menurut Smith (2009), sarat dengan “liturgi-liturgi sekuler” yang
membentuk orientasi hasrat manusia: pusat perbelanjaan, media sosial, sistem kompetitif,
atau budaya prestasi adalah ruang-ruang yang menanamkan nilai-nilai tertentu dan

menuntun ke arah individualisme serta konsumsi.

Tugas pendidikan Kristen, karenanya, adalah menghadirkan liturgi alternatif yang
menata ulang hasrat dan kebiasaan manusia menuju kasih kepada Allah dan sesama. Ruang
kelas tidak hanya menjadi tempat berpikir, melainkan juga tempat berdoa; proses
pembelajaran bukan sekadar transfer informasi, melainkan latihan spiritual untuk
membentuk karakter. Setiap kegiatan dari doa pembuka, ibadah komunitas, hingga cara guru
dan siswa berinteraksi merupakan praktik yang membentuk orientasi hati (Smith, 2009).
Pendidikan Kristen menjadi proses penanaman habitus rohani yang melatih kepekaan
terhadap keadilan, belas kasih, dan kebenaran. Dalam pengertian ini, pendidikan bukan
sekadar mengajar untuk mengetahui, tetapi mendidik untuk mencintai; bukan hanya

membentuk pikiran yang kritis, tetapi juga hati yang terarah pada Kristus.

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 89



Namun, pendidikan Kristen tidak berhenti pada pembentukan batiniah. Seperti
ditegaskan oleh George Marsden dalam The Outrageous Idea of Christian Scholarship
(2006), pendidikan Kristen juga memiliki dimensi intelektual dan publik. Iman tidak boleh
dipisahkan dari dunia akademik dan peradaban, melainkan harus menjadi sumber inspirasi
bagi pemikiran yang rasional, ilmiah, dan terbuka terhadap dialog lintas ilmu. Marsden
(2006) menolak dikotomi antara iman pribadi dan akal publik. Menurutnya, iman
memberikan fondasi epistemologis yang kokoh bagi seluruh aktivitas ilmiah. Dengan
demikian, pendidikan Kristen harus melahirkan beasiswa yang bersifat publik dan profetik
pemikiran yang berakar pada iman, tetapi berani tampil di ruang publik untuk menegur arah
kebudayaan yang menjauh dari kebenaran Allah.

Dalam kerangka ini, pendidikan Kristen mempersiapkan warga Kerajaan Allah yang
berpikir secara holistik, menjembatani iman dan rasio, spiritualitas dan sains, tradisi dan
modernitas (Marsden, 2006). Sekolah atau perguruan tinggi Kristen bukan hanya tempat
penyampaian teori, melainkan laboratorium teologi terapan, di mana pengetahuan, iman, dan
tindakan saling berinteraksi untuk membangun peradaban yang manusiawi dan adil.
Pendidikan Kristen membentuk bukan hanya pribadi saleh yang hidup dalam kesalehan
pribadi, tetapi juga pemikir, pemimpin, dan profesional yang memiliki keberanian moral
untuk membawa nilai-nilai Injil ke dalam ruang public baik di dunia akademik, ekonomi,

pemerintahan, maupun budaya.

Dari sintesis pemikiran Smith dan Marsden, pendidikan Kristen dapat dipahami
sebagai proyek ganda, formasi batin dan transformasi sosial. Formasi batin meliputi
pembentukan hasrat, karakter, dan visi hidup yang berakar pada kasih Allah, sedangkan
transformasi sosial berkaitan dengan penerapan nilai-nilai kerajaan Allah keadilan,
rekonsiliasi, dan tanggung jawab terhadap ciptaan dalam kehidupan bersama (Smith, 2009;
Marsden, 2006). Dalam pengertian ini, pendidikan Kristen menjadi laboratorium Kerajaan
Allah, tempat peserta didik dilatih untuk berpikir benar, mengasihi dengan tulus, dan
bertindak adil. Transformasi semacam ini tidak terjadi melalui teori besar, tetapi melalui
kebiasaan kecil yang dijalani setiap hari cara berbicara, cara bekerja, cara belajar, dan cara
menghargai sesama. Setiap praktik dalam komunitas pendidikan adalah benih budaya baru
yang ditanam, dan setiap interaksi yang dijiwai kasih merupakan tanda hadirnya Kerajaan
Allah di tengah dunia.

Dalam menghadapi realitas kontemporer yang ditandai oleh pluralitas, sekularisasi,
dan disrupsi digital, pendidikan Kristen ditantang untuk tetap relevan tanpa kehilangan
identitas. Tantangan ini tidak cukup dijawab dengan memperbarui kurikulum atau teknologi

pembelajaran, melainkan dengan memperdalam spiritualitas pendidikan itu sendiri (Smith,
Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 90



2009; Marsden, 2006). Sekolah dan perguruan tinggi Kristen perlu menjadi komunitas yang
menyatukan akal, iman, dan kasih di mana pemikiran kritis berjumpa dengan kepekaan
rohani, dan pembelajaran ilmiah berpadu dengan praksis keadilan sosial. Pendidikan Kristen
yang sejati bersifat konfesional sekaligus kontributif: berakar pada pengakuan iman kepada
Kristus, tetapi berkontribusi nyata bagi kemanusiaan. la bukan menara gading religius yang
terpisah dari dunia, melainkan rumah pembentukan warga Kerajaan Allah yang kreatif,

rendah hati, dan berbelas kasih.

Melalui proses formasi liturgis sebagaimana digagas Smith (2009) dan keterlibatan
intelektual profetik sebagaimana ditegaskan Marsden (2006), pendidikan Kristen
menghadirkan ~ kesaksian bahwa iman tidak membatasi rasio, melainkan
menyempurnakannya; bahwa kebenaran Allah tidak menjauhkan manusia dari dunia, tetapi
mengutusnya untuk melayani dunia dalam kasih. Pendidikan Kristen menjadi sarana
rekonsiliasi antara iman dan kebudayaan, antara pikiran dan perbuatan, antara penyembahan
dan pengabdian. Pada akhirnya, pendidikan Kristen harus dilihat sebagai ziarah iman
perjalanan pembentukan manusia menuju kedewasaan rohani, intelektual, dan sosial. la
adalah ruang di mana anugerah Allah berjumpa dengan tanggung jawab manusia; tempat di
mana belajar menjadi tindakan ibadah, dan mengajar menjadi panggilan pelayanan. Dalam
ruang ini, pendidikan tidak lagi sekadar sarana memperoleh ilmu, melainkan altar tempat
kasih Allah diwujudkan dalam kehidupan yang dibarui. Pendidikan Kristen, dengan
demikian, merupakan ruang formasi yang menata hasrat manusia menuju Kristus, dan
sekaligus ruang transformasi yang memperbarui dunia melalui kasih, kebenaran, dan
keadilan Allah yang hidup (Smith, 2009; Marsden, 2006).

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 91



F. Model Dual-Track Analysis dalam Pendidikan Kristen

Model dual-track analysis dalam pendidikan Kristen merupakan kerangka konseptual
yang mengintegrasikan dua jalur analisis: jalur sosiologis yang berfungsi sebagai diagnosis
terhadap realitas budaya dan sosial (what is), serta jalur teologis yang bertindak sebagai
norma penilaian dan arah transformasi (what ought to be). Kedua jalur ini tidak berdiri
secara terpisah, melainkan berjalan berdampingan secara dialektis dalam proses refleksi dan
praksis pendidikan Kristen. Melalui sinergi keduanya, pendidikan Kristen menjadi sebuah
proses pembacaan yang utuh terhadap dunia mengenali kenyataan sosial sebagaimana
adanya, sekaligus menafsirkannya dalam terang pewahyuan Allah demi transformasi yang
berorientasi pada Kerajaan Allah (Barth, 2010; Wright, 2012).

Pada jalur pertama, pendekatan sosiologis berfungsi untuk membaca struktur sosial,
simbol, nilai, dan ritus yang membentuk makna kehidupan masyarakat. Dalam konteks ini,
teori Peter L. Berger tentang the sacred canopy dan Emile Durkheim tentang fungsi sosial
agama memberikan perangkat analisis yang kaya untuk memahami bagaimana budaya
membangun sistem makna kolektif. Budaya dilihat sebagai konstruksi sosial yang
mengarahkan perilaku manusia melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi
(Berger, 2011). Melalui kacamata sosiologis, pendidikan Kristen dapat mengenali
bagaimana kebiasaan, ideologi, atau praktik sosial tertentu baik dalam masyarakat luas
maupun di lingkungan sekolah menjadi sarana pembentukan identitas dan legitimasi nilai.
Pendekatan ini penting agar pendidikan Kristen tidak bersikap naif terhadap kekuatan
budaya, tetapi mampu membaca dinamika sosial secara jernih, termasuk bentuk-bentuk
distorsi makna yang disebabkan oleh dosa, ketidakadilan, atau penyalahgunaan kekuasaan
(Durkheim, 1995).

Namun, pembacaan sosiologis saja tidak cukup, sebab ia hanya mengungkap apa
adanya realitas tanpa memberi orientasi moral maupun spiritual terhadap arah perubahan.
Karena itu, jalur kedua yakni pendekatan teologis diperlukan untuk menimbang dan menilai
realitas budaya tersebut berdasarkan kebenaran pewahyuan Allah dalam Kristus. Jalur ini
mengikuti prinsip yang ditekankan Karl Barth bahwa semua realitas manusiawi harus
ditakar oleh ukuran Kristus sebagai Firman Allah yang hidup (Barth, 2010). Teologi, dalam
hal ini, bukan hanya sistem doktrin, melainkan norma yang menilai dan menuntun arah
transformasi. la berfungsi untuk membedakan antara nilai-nilai budaya yang dapat ditebus,
yang harus dikoreksi, dan yang harus ditolak. Melalui pembacaan teologis, pendidikan
Kristen menemukan orientasi normatifnya: mengarahkan seluruh proses pembelajaran,
pembentukan karakter, dan struktur kelembagaan menuju keserupaan dengan Kristus dan
manifestasi kasih Allah dalam dunia (Wright, 2012).

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 92



Hubungan antara kedua jalur ini bersifat dialektis dan interaktif. Jalur sosiologis
menyediakan data empiris dan pemahaman kontekstual tentang situasi manusia; jalur
teologis memberikan penilaian normatif dan arah transendental bagi perubahan. Keduanya
saling memperkaya: sosiologi mencegah teologi jatuh dalam idealisme yang terlepas dari
realitas, sedangkan teologi mencegah sosiologi menjadi relativistik dan nihilistik (Berger,
2011; Barth, 2010). Melalui pertemuan keduanya, lahir paradigma pendidikan Kristen yang
tidak hanya reflektif secara intelektual, tetapi juga formatif secara spiritual dan

transformatif secara sosial.

Secara konseptual, model dual-track analysis dapat dibayangkan sebagai dua arus yang
berpapasan dan kemudian bersatu dalam satu muara praksis pendidikan. Arus pertama
mengalir dari bawah membaca realitas konkret, budaya lokal, dan pengalaman manusia.
Arus kedua mengalir dari atas menghadirkan terang pewahyuan dan prinsip-prinsip
Kerajaan Allah. Di titik pertemuan kedua arus ini, lahirlah proses refleksi yang integral:
dunia dibaca melalui iman, dan iman diterjemahkan ke dalam tindakan nyata (Wright,
2012). Dalam konteks pendidikan, proses ini terwujud dalam kurikulum yang peka terhadap
konteks sosial, pedagogi yang berorientasi pada pembentukan karakter, dan komunitas

pembelajaran yang meneladani kasih serta keadilan Allah.

Model ini juga menegaskan bahwa pendidikan Kristen bersifat reflektif, liturgis, dan
transformatif. Reflektif, karena pendidikan tidak hanya meniru dunia, tetapi menafsirkan
dan menilainya secara kritis (Berger, 2011). Liturgis, karena seluruh proses pendidikan
dipahami sebagai pembentukan hasrat dan kebiasaan menuju penyembahan sejati kepada
Allah (Smith, 2009). Dan transformatif, karena hasil akhir dari proses ini bukan sekadar
pemahaman, melainkan perubahan nyata dalam diri dan masyarakat. Guru, peserta didik,
dan seluruh komunitas pendidikan berpartisipasi dalam proyek penebusan ini menjadikan
setiap ruang belajar, setiap diskusi ilmiah, dan setiap tindakan sosial sebagai bagian dari
pelayanan kepada Allah dan sesama (Barth, 2010; Wright, 2012).

Dengan demikian, dual-track analysis bukan sekadar metode akademis, tetapi
paradigma spiritual dan intelektual yang membentuk pola pikir pendidikan Kristen. la
mengajarkan bahwa memahami dunia tanpa teologi adalah buta, tetapi berteologi tanpa
memahami dunia adalah hampa. Pendidikan Kristen, melalui model ini, menemukan
keseimbangannya: berpijak pada realitas sosial sambil menatap pada horizon ilahi. Dalam
sinergi kedua jalur ini, pendidikan Kristen dipanggil untuk menghadirkan kesaksian bahwa
iman dapat menafsir dunia dengan cerdas dan mengubahnya dengan kasih menjadikan
proses belajar sebagai bentuk ibadah dan tindakan pedagogis sebagai bagian dari karya
penebusan Allah di tengah sejarah manusia (Barth, 2010; Wright, 2012).

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 93



G. Refleksi Teologis dan Kebaruan Kajian

Sebagai penutup bagian pembahasan, penelitian ini menegaskan bahwa dialog antara
budaya dan teologi bukan sekadar pertemuan intelektual atau strategi akademik, melainkan
suatu panggilan iman untuk menghidupi kebenaran Injil di tengah realitas sosial yang terus
berubah. Pendidikan Kristen yang sejati lahir dari kesadaran bahwa iman tidak berdiri di
luar kebudayaan, tetapi berinkarnasi di dalamnya menguji, menebus, dan menuntunnya
menuju maksud Allah (Barth, 2010; Wright, 2012). Karena itu, dialog budaya dan teologi
menjadi fondasi penting bagi terwujudnya pendidikan Kristen yang tidak hanya berorientasi
pada pengetahuan, tetapi juga pada formasi karakter, iman, dan tanggung jawab sosial
(Smith, 2009; Marsden, 2006).

Kebaruan utama (novelty) dalam kajian ini terletak pada pengembangan model
konseptual lintas-disiplin yang mensintesiskan tiga bidang yang selama ini sering berjalan
sendiri-sendiri: sosiologi, teologi, dan pedagogi. Melalui sintesis ini, penelitian ini
menawarkan paradigma yang memandang pendidikan Kristen sebagai proses integral yang
melibatkan pemahaman sosial (understanding the world), penilaian teologis (discerning the
divine truth), dan praksis pedagogis (shaping the faithful learner). Ketiganya membentuk
kesatuan epistemologis yang menghidupkan pendidikan Kristen sebagai ruang refleksi,
formasi, dan transformasi (Berger, 2011; Durkheim, 1995; Barth, 2010).

Pendekatan sosiologis melalui pemikiran Peter L. Berger dan Emile Durkheim memberi
kemampuan diagnostik bagi pendidikan Kristen untuk membaca realitas budaya
sebagaimana adanya (what is). Budaya dipahami sebagai jaringan makna dan struktur sosial
yang membentuk cara manusia hidup, berpikir, dan berelasi (Berger, 2011; Durkheim,
1995). Namun, temuan sosiologis ini tidak berhenti pada tataran deskriptif. la ditimbang
dan ditafsirkan melalui pendekatan teologis, sebagaimana ditekankan oleh Karl Barth dan
N. T. Wright, yang menempatkan Kristus sebagai norma kebenaran dan Kerajaan Allah
sebagai horizon transformatif (Barth, 2010; Wright, 2012). Dari dialog kedua jalur ini
sosiologis dan teologis lahirlah suatu model reflektif yang disebut dual-track analysis,
yakni pendekatan ganda yang membaca realitas budaya dengan realisme iman, lalu

menuntunnya ke arah transformasi ilahi (what ought to be).

Di titik inilah kebaruan konseptual penelitian ini semakin tampak. Model dual-track
analysis tidak hanya menawarkan cara berpikir, tetapi juga cara berteologi dan
berpendidikan. la menolak pemisahan antara teori dan praksis, antara iman dan
kebudayaan, antara belajar dan beribadah (Barth, 2010; Smith, 2009). Pendidikan Kristen,
menurut kerangka ini, tidak cukup menjadi informative institution tempat pengumpulan

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 94



data dan penguasaan doktrin tetapi harus menjadi formative space, ruang tempat manusia

dibentuk secara utuh dalam iman, kasih, dan pengharapan (Smith, 2009).

James K. A. Smith memperdalam dimensi ini dengan gagasan liturgi hasrat bahwa
manusia tidak dibentuk hanya oleh pikiran, tetapi oleh apa yang ia kasihi. Maka pendidikan
Kristen adalah proses liturgis, di mana seluruh praktik belajar, berdoa, berinteraksi, dan
bekerja bersama membentuk orientasi hati menuju kasih kepada Allah (Smith, 2009).
Sementara George Marsden menambahkan bahwa pendidikan Kristen harus hadir sebagai
beasiswa publik dan profetik pemikiran yang berakar pada iman, tetapi tetap terlibat aktif
dalam wacana ilmiah dan sosial masyarakat luas (Marsden, 2006). Kedua gagasan ini
melengkapi sintesis budaya—teologi dengan dimensi pedagogis yang konkret: pendidikan
Kristen bukan hanya tempat penyembuhan hati, tetapi juga ruang pembentukan akal budi

dan tindakan yang menebus dunia.

Refleksi teologis dari penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Kristen adalah
tindakan partisipatif dalam karya Kerajaan Allah. Dialog antara budaya dan teologi tidak
boleh dipahami sebagai kompromi, tetapi sebagai bentuk kesetiaan pada inkarnasi Kristus
yang hadir dalam sejarah manusia (Wright, 2012). Ketika pendidikan Kristen membaca
budaya melalui kacamata teologi, ia tidak sedang menolak dunia, tetapi sedang menebus
dan mentransformasikannya. Pendidikan menjadi perpanjangan tangan kasih Allah yang
menguduskan dunia melalui pengetahuan, keadilan, dan kasih yang hidup dalam komunitas
belajar (Barth, 2010; Wright, 2012).

Kebaruan kajian ini juga tampak pada aspek metodologis: penggabungan antara critical
cultural reading (pembacaan kritis terhadap budaya) dan theological normativity (penilaian
berdasarkan kebenaran pewahyuan). Pendekatan ini membuka kemungkinan baru bagi
penelitian pendidikan Kristen di masa depan bahwa refleksi teologis dapat berjalan seiring
dengan analisis sosial tanpa kehilangan integritas iman (Berger, 2011; Barth, 2010).
Dengan demikian, paradigma lintas-disiplin yang dikembangkan dalam penelitian ini tidak
hanya berfungsi untuk memahami pendidikan Kristen, tetapi juga menawarkan modus
berpikir baru yang dapat diterapkan dalam studi-studi kontekstual lainnya, seperti etika

publik, kepemimpinan rohani, dan teologi masyarakat.

Secara teologis, hasil sintesis ini menegaskan bahwa pendidikan Kristen adalah wujud
nyata dari misi Allah (missio Dei) dalam dunia. Melalui pendidikan, gereja dan umat Allah
berpartisipasi dalam proses penciptaan yang terus diperbarui mengubah struktur sosial yang
rusak, membangun solidaritas, dan memupuk keadilan (Wright, 2012). Dengan demikian,
pendidikan Kristen tidak sekadar aktivitas akademik, tetapi juga pelayanan penyembuhan

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 95



dunia; tidak hanya ruang belajar, tetapi juga altar penyembahan di mana kebenaran dan
kasih Allah diwujudkan dalam tindakan (Smith, 2009; Marsden, 2006).

Akhirnya, refleksi teologis ini membawa kita pada pemahaman yang lebih mendalam
bahwa dialog antara budaya dan teologi adalah jantung dari panggilan pendidikan Kristen
yang transformatif. Dialog ini meneguhkan iman yang berpikir dan pikiran yang beriman
iman yang mampu menafsir dunia secara Kritis, dan pikiran yang diarahkan untuk
mengasihi dunia secara benar (Barth, 2010; Wright, 2012). Inilah bentuk pendidikan yang
tidak berhenti pada pengajaran, tetapi berbuah dalam kehidupan: pendidikan yang
membentuk manusia baru, komunitas baru, dan peradaban baru yang memuliakan Allah.
Dengan demikian, kebaruan penelitian ini tidak hanya terletak pada kerangka teoritisnya
yang lintas-disiplin, tetapi juga pada visi teologisnya bahwa pendidikan Kristen sejati
adalah dialog berkelanjutan antara budaya dan teologi demi menghadirkan Kerajaan Allah

di tengah sejarah manusia.
KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan Kristen yang sejati berakar pada dialog
kritis dan kreatif antara budaya dan teologi sebagai panggilan iman untuk menghadirkan
Kerajaan Allah dalam realitas sosial yang konkret. Dialog ini menjiwai seluruh proses
pendidikan, baik pada ranah intelektual, spiritual, maupun sosial, sehingga pendidikan
Kristen tidak berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi menjadi ruang formasi dan

transformasi manusia secara utuh.

Dari perspektif sosiologis, pemikiran Peter L. Berger dan Emile Durkheim membantu
memahami budaya sebagai kanopi makna yang membentuk identitas, solidaritas, dan
tatanan sosial manusia. Budaya memiliki potensi membangun sekaligus menindas,
sehingga pendidikan Kristen dipanggil untuk memiliki kesadaran Kkritis: memahami realitas
sosial sebagaimana adanya, tanpa menolak dunia secara apriori, tetapi membaca

mekanisme-mekanisme budaya agar dapat ditafsirkan dan ditebus.

Secara teologis, pemikiran Karl Barth dan N. T. Wright menegaskan bahwa Kristus
adalah pusat dan ukuran kebenaran bagi seluruh kehidupan manusia, termasuk
kebudayaan. Pewahyuan Allah berfungsi sebagai norma penilaian yang menuntun
pendidikan Kristen untuk membedakan nilai-nilai budaya yang perlu dipertahankan,
ditebus, atau ditolak. Dengan demikian, pendidikan Kristen menjadi ruang di mana makna

kebudayaan tidak dihapuskan, tetapi diperbarui dan dikuduskan dalam terang Kristus.

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 96



Melalui kontribusi James K. A. Smith dan George Marsden, pendidikan Kristen
dipahami sebagai praksis formasi yang membentuk hasrat, kebiasaan hidup, dan tanggung
jawab publik. Pendidikan bukan hanya membangun akal budi, tetapi juga membentuk hati
yang mengasihi Allah dan sesama, serta menumbuhkan komitmen profetik untuk terlibat

secara etis dan transformatif dalam kehidupan sosial.

Sintesis sosiologis dan teologis tersebut melahirkan model konseptual dual-track
analysis, yakni pendekatan ganda yang mengintegrasikan diagnosis sosiologis (what is)
dan penilaian teologis (what ought to be). Pendekatan ini menempatkan pendidikan Kristen
sebagai ruang dialog yang hidup antara iman dan konteks, di mana pengetahuan diolah

menjadi kebijaksanaan dan diwujudkan dalam tindakan kasih serta keadilan sosial.

Kebaruan penelitian ini terletak pada pengembangan paradigma lintas-disiplin yang
memadukan sosiologi, teologi, dan pedagogi dalam satu kerangka konseptual pendidikan
Kristen yang reflektif, liturgis, dan transformatif. Paradigma ini menawarkan alternatif
terhadap pendekatan pendidikan Kristen yang semata-mata kognitif atau teknokratis,
dengan menegaskan bahwa pendidikan Kristen adalah proyek spiritual dan sosial yang
membentuk manusia baru dan memperbarui dunia. Dengan demikian, dialog budaya dan
teologi menjadi jantung pendidikan Kristen yang memadukan iman dan nalar, refleksi dan
tindakan, serta kasih dan keadilan sebagai kesaksian nyata Kerajaan Allah di tengah dunia

yang terus berubah.
REFERENSI

Barth, K. (2010). Church dogmatics. T&T Clark International.

Berger, P. L. (2011). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion.
Anchor Books.

Durkheim, E. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). Free
Press. (Karya asli diterbitkan 1912)

Marsden, G. M. (2006). The outrageous idea of Christian scholarship. Oxford University
Press.

Smith, J. K. A. (2009). Desiring the kingdom: Worship, worldview, and cultural formation.
Baker Academic.

Wright, N. T. (2012). How God became king: The forgotten story of the Gospels.
HarperOne.

Patandi, H. A., Herdalina, O., Make, & Revita. (2025). Pendekatan dialogis dan inklusif

pendidikan agama Kristen dalam masyarakat majemuk. Jurnal Teologi Eranlangi,
2(1), 86-104.

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 97



Purwanto, E., & Kristiawan, S. (2025). Christian education and social justice: Pursuing
shalom in the public sphere. In Theos: Jurnal Pendidikan dan Theologi, 5(4), 178—
186. https://doi.org/10.56393/intheos.v5i4.2942

Mbelanggedo, N., & Balukh, S. D. (2025). Pendidikan agama Kristen inklusif di era post-
truth: Pendekatan dialog interspiritual. Imitatio Christo: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Agama Kristen, 1(1). https://doi.org/10.63536/imitatiochristo.v1il.5

Sirait, R. A., & Olis, O. (2024). Religion and culture education: Understanding the
interplay and significance. Anugerah: Jurnal Pendidikan Kristiani dan Kateketik
Katolik, 1(3), 1-12. https://doi.org/10.61132/anugerah.v1i3.43

Widjaya, Y. A. (2025). Revisiting culture: Reforming Christian cultural identity.
Diligentia: Journal of Theology and Christian Education, 7(1), 30-35.

Soegianto, S. (n.d.). The relationship between the Gospel and culture: A theological
analysis and social perspective in a contemporary context. Theological Journal
Kerugma, 7(2). https://doi.org/10.33856/kerugma.v7i2.428

Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 98


https://doi.org/10.56393/intheos.v5i4.2942
https://doi.org/10.63536/imitatiochristo.v1i1.5
https://doi.org/10.61132/anugerah.v1i3.43
https://doi.org/10.33856/kerugma.v7i2.428

	F. Model Dual-Track Analysis dalam Pendidikan Kristen
	Model dual-track analysis dalam pendidikan Kristen merupakan kerangka konseptual yang mengintegrasikan dua jalur analisis: jalur sosiologis yang berfungsi sebagai diagnosis terhadap realitas budaya dan sosial (what is), serta jalur teologis yang berti...
	Pada jalur pertama, pendekatan sosiologis berfungsi untuk membaca struktur sosial, simbol, nilai, dan ritus yang membentuk makna kehidupan masyarakat. Dalam konteks ini, teori Peter L. Berger tentang the sacred canopy dan Émile Durkheim tentang fungsi...
	Namun, pembacaan sosiologis saja tidak cukup, sebab ia hanya mengungkap apa adanya realitas tanpa memberi orientasi moral maupun spiritual terhadap arah perubahan. Karena itu, jalur kedua yakni pendekatan teologis diperlukan untuk menimbang dan menila...
	Hubungan antara kedua jalur ini bersifat dialektis dan interaktif. Jalur sosiologis menyediakan data empiris dan pemahaman kontekstual tentang situasi manusia; jalur teologis memberikan penilaian normatif dan arah transendental bagi perubahan. Keduany...
	Secara konseptual, model dual-track analysis dapat dibayangkan sebagai dua arus yang berpapasan dan kemudian bersatu dalam satu muara praksis pendidikan. Arus pertama mengalir dari bawah membaca realitas konkret, budaya lokal, dan pengalaman manusia. ...
	Model ini juga menegaskan bahwa pendidikan Kristen bersifat reflektif, liturgis, dan transformatif. Reflektif, karena pendidikan tidak hanya meniru dunia, tetapi menafsirkan dan menilainya secara kritis (Berger, 2011). Liturgis, karena seluruh proses ...
	Dengan demikian, dual-track analysis bukan sekadar metode akademis, tetapi paradigma spiritual dan intelektual yang membentuk pola pikir pendidikan Kristen. Ia mengajarkan bahwa memahami dunia tanpa teologi adalah buta, tetapi berteologi tanpa memaham...

