
Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 76  

 

 

e-ISSN: 2721-6632 

p-ISSN: 2721-6624 

Vol 6, No 2, Oktober 2025 (76-94) http://sttmwc.ac.id/e-journal/index.php/haggadah 

 

     Dialog Budaya Dan Teologi  

Menuju Pendidikan Kristen yang Transformatif 
 

Stasia Daeng Badjie1, Afriani Manalu 2 
1STT Misi William Carey 
2 STT Misi William Carey  

Correspondence: Afrianimanalu2103@gmail.com 

 

Abstract: The dialogue between culture and theology in Christian education is not merely 

concerned with the transmission of faith-based knowledge, but also with the formation of 

character and the transformation of learners’ lives within complex social realities. This 

study aims to conceptually examine the dynamic relationship between cultural constructions 

and theological reflection in shaping a reflective and transformative model of Christian 

education. The approach employed is a reflective literature study that analyzes the works of 

Berger, Durkheim, Barth, Wright, Marsden, and Smith, along with other relevant 

theological and pedagogical sources. The findings indicate that authentic Christian 

education emerges from a critical dialogue between sociological diagnoses of cultural 

realities and theological norms rooted in divine revelation. The integration of these two 

perspectives gives rise to a dual-track analysis that enables Christian education to read the 

world realistically while simultaneously directing it toward divine transformation. This 

study proposes a conceptual model of Christian education grounded in cultural-theological 

dialogue that fosters reflective faith, ethical character, and social responsibility amid the 

challenges of pluralism and secularization. The novelty of this study lies in the development 

of a cross-disciplinary paradigm that synthesizes sociology, theology, and pedagogy in 

constructing a reflective, liturgical, and transformative Christian education.. 

Keywords: Cultural and Theological Dialogue, Transformative Christian Education   

Abstrak: Dialog antara budaya dan teologi dalam pendidikan Kristen tidak hanya berkaitan 

dengan proses pewarisan pengetahuan iman, tetapi juga dengan upaya pembentukan karakter 

dan transformasi hidup peserta didik di tengah realitas sosial yang kompleks. Studi ini 

bertujuan mengkaji secara konseptual dinamika hubungan antara konstruksi budaya dan 

refleksi teologis dalam membentuk model pendidikan Kristen yang bersifat reflektif dan 

transformatif. Pendekatan yang digunakan adalah studi literatur reflektif dengan menelaah 

karya-karya Berger, Durkheim, Barth, Wright, Marsden, Smith, serta sejumlah sumber 

teologis dan pedagogis yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Kristen 

yang autentik lahir dari dialog kritis antara diagnosis sosiologis terhadap realitas budaya dan 

norma teologis yang berakar pada pewahyuan Allah. Integrasi kedua perspektif ini 

melahirkan pendekatan analisis ganda (dual-track analysis) yang memungkinkan pendidikan 

Kristen membaca konteks secara realistis sekaligus menuntunnya pada arah transformasi 

ilahi. Studi ini menawarkan model konseptual pendidikan Kristen berbasis dialog budaya 

dan teologi yang menumbuhkan iman reflektif, karakter etis, dan tanggung jawab sosial di 

tengah tantangan pluralisme dan sekularisasi. Novelty dalam studi ini terletak pada 

pengembangan paradigma lintas disiplin yang mensintesiskan sosiologi, teologi, dan 

pedagogi dalam membangun pendidikan Kristen yang reflektif, liturgis, dan transformatif. 

Kata-kata Kunci: Dialog Budaya dan Teologi, Pendidikan Kristen yang Transformatif  

http://sttmwc.ac.id/e-journal/index.php/haggadah


Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 77  

PENDAHULUAN 

Pendidikan Kristen dewasa ini menghadapi tantangan strategis di tengah dunia yang 

semakin plural, sekular, dan ditandai oleh krisis kemanusiaan yang kompleks. Globalisasi, 

kemajuan teknologi digital, serta arus relativisme moral telah mengubah lanskap nilai dan 

cara manusia memaknai kehidupan. Dalam konteks ini, pendidikan tidak jarang terjebak 

dalam orientasi pragmatis dan instrumental, yang menekankan penguasaan keterampilan 

teknis dan capaian akademik, namun mengabaikan pembentukan karakter, spiritualitas, dan 

kepekaan sosial. Akibatnya, pendidikan Kristen berisiko kehilangan daya profetiknya 

apabila tidak mampu mengintegrasikan iman secara kontekstual tanpa mengorbankan 

kedalaman teologis dan integritas Injil. 

Dalam masyarakat yang semakin plural dan dinamis, iman Kristen tidak dapat lagi 

dipraktikkan dalam ruang yang terisolasi dari realitas sosial-budaya. Pendidikan Kristen 

dipanggil untuk berdialog dengan konteks di mana manusia hidup, bekerja, dan membangun 

makna. Dialog antara teologi dan budaya menjadi medan krusial untuk menentukan apakah 

pendidikan Kristen sekadar menyesuaikan diri dengan nilai-nilai dominan yang sekuler dan 

relativistik, atau justru hadir sebagai kekuatan alternatif yang mentransformasi realitas 

melalui nilai-nilai Kerajaan Allah seperti kasih, keadilan, dan pelayanan. Dialog ini 

bukanlah upaya untuk meleburkan kebenaran iman ke dalam relativisme budaya, melainkan 

usaha kritis untuk menghadirkan Injil secara relevan tanpa kehilangan kekudusan dan 

otoritas teologisnya. 

Secara sosiologis, budaya berfungsi sebagai ruang pembentukan makna, identitas, dan 

struktur sosial. Peter L. Berger (2011) memahami budaya sebagai canopy of meaning, yakni 

kanopi makna yang menopang realitas sosial melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi. Dalam kerangka ini, budaya membentuk plausibility structure yang membuat 

suatu sistem nilai dipandang wajar dan sah oleh masyarakat. Émile Durkheim (1995) 

menambahkan bahwa agama dan ritus berperan penting dalam membangun solidaritas sosial 

serta menjaga kohesi dan identitas kolektif. Perspektif ini menegaskan bahwa pendidikan 

Kristen tidak dapat dilepaskan dari dinamika budaya, karena ia beroperasi di dalam arena 

sosial yang terus dinegosiasikan oleh berbagai kepentingan, nilai, dan makna. 

Namun demikian, pendekatan sosiologis semata tidak cukup untuk membangun 

pendidikan Kristen yang berakar pada iman. Karl Barth (2010) dengan tegas menolak 

anggapan bahwa budaya bersifat netral. Menurutnya, seluruh realitas manusia, termasuk 

budaya, berada di bawah penilaian pewahyuan Allah dan telah terdistorsi oleh dosa, 

sehingga membutuhkan penebusan. Dalam perspektif ini, pendidikan Kristen berada dalam 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 78  

ketegangan kreatif antara struktur makna yang dibangun manusia dan norma ilahi yang 

dinyatakan Allah. Ketegangan ini bukan untuk dihindari, melainkan menjadi ruang teologis 

yang subur, tempat pendidikan Kristen berfungsi sebagai laboratorium kritis untuk menguji, 

menyaring, dan mentransformasi budaya melalui firman Tuhan. 

Permasalahan utama yang dikaji dalam penelitian ini berakar pada ketegangan tersebut, 

yakni bagaimana pendidikan Kristen dapat berdialog secara kritis dengan budaya tanpa 

kehilangan orientasi teologisnya, serta bagaimana dialog ini dapat menghasilkan praksis 

pendidikan yang bersifat transformatif. Dalam konteks ini, terdapat risiko bahwa pendidikan 

Kristen hanya mereproduksi nilai-nilai budaya dominan yang sekuler dan pragmatis, alih-

alih menghadirkan alternatif nilai yang berakar pada Injil. Kesenjangan ini menunjukkan 

bahwa integrasi antara analisis konteks sosial dan penilaian teologis belum sepenuhnya 

terwujud secara sistematis dalam praktik pendidikan Kristen. 

Untuk menjembatani kesenjangan tersebut, diperlukan suatu kerangka konseptual yang 

mampu mengintegrasikan pendekatan sosiologis dan teologis secara seimbang. Dengan 

mengacu pada pemikiran Berger dan Durkheim di satu sisi, serta Barth, Wright, Marsden, 

dan Smith di sisi lain, studi ini mengembangkan pendekatan dual-track analysis. Pendekatan 

ini menekankan pembacaan realitas budaya secara sosiologis untuk memahami konteks dan 

dinamika sosialnya, sekaligus melakukan evaluasi teologis untuk menilai arah transformasi 

yang selaras dengan nilai-nilai Kerajaan Allah. Dengan demikian, pendidikan Kristen tidak 

hanya responsif terhadap perubahan zaman, tetapi juga tetap setia pada panggilan iman. 

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menguraikan secara 

konseptual bagaimana dialog kritis antara teologi dan budaya dapat menjadi fondasi bagi 

pendidikan Kristen yang transformatif. Pendidikan Kristen dipahami bukan sekadar sebagai 

proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai praksis formasi yang membentuk akal budi, 

hati, imajinasi, dan tindakan sosial peserta didik. Studi ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi teoretis dan praksis bagi pengembangan pendidikan Kristen yang relevan secara 

kontekstual, berakar secara teologis, dan mampu menghadirkan kesaksian iman yang hidup 

di tengah dunia yang terus berubah. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif reflektif dengan metode studi literatur 

(library research) yang bersifat konseptual, analitis, dan teologis-reflektif. Pendekatan ini 

dipilih karena fokus penelitian bukan pada pengumpulan data empiris, melainkan pada 

penafsiran dan integrasi gagasan lintas disiplin untuk membangun pemahaman konseptual 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 79  

mengenai dialog antara budaya dan teologi dalam pendidikan Kristen yang bersifat 

transformatif. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Creswell dan Poth (2018), penelitian kualitatif bertujuan 

memahami makna yang terkandung dalam teks dan konteks. Dalam kerangka tersebut, 

literatur tidak hanya dibaca secara deskriptif, tetapi dianalisis dan direfleksikan secara 

hermeneutik-teologis untuk menyingkap relasi antara konstruksi budaya dan norma teologis 

yang membentuk praksis pendidikan Kristen. 

Sumber data penelitian terdiri atas karya-karya utama dari Peter L. Berger, Émile 

Durkheim, Karl Barth, N. T. Wright, George Marsden, dan James K. A. Smith, yang dipilih 

secara purposif karena kontribusinya dalam kajian sosiologi agama, teologi, dan pendidikan 

Kristen. Literatur pendukung dari bidang teologi dan pedagogi digunakan untuk 

memperkaya analisis dan memperkuat sintesis konseptual. Pemilihan sumber didasarkan 

pada relevansinya terhadap tiga fokus utama, yaitu diagnosis budaya, refleksi teologis 

pewahyuan, dan pembentukan paradigma pendidikan Kristen. 

Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dan reflektif melalui kerangka dual-track 

analysis, yakni pembacaan dua jalur antara realitas sosiologis (what is) dan norma teologis 

(what ought to be). Proses analisis mencakup tiga langkah utama: memahami konteks 

budaya secara sosiologis, menafsirkannya dalam terang teologi Kristen, serta merumuskan 

model konseptual pendidikan Kristen yang berorientasi pada transformasi sosial dan 

spiritual. 

Melalui pendekatan reflektif ini, penelitian tidak hanya memaparkan teori, tetapi 

menafsirkan secara kritis dengan iman dan rasio untuk menawarkan paradigma pendidikan 

Kristen yang membentuk iman reflektif, karakter etis, dan tanggung jawab sosial di tengah 

dinamika perubahan budaya global. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Dialog Budaya dan Teologi sebagai Fondasi Pendidikan Kristen 

Dialog antara budaya dan teologi merupakan fondasi penting dalam membangun 

pendidikan Kristen yang kontekstual sekaligus normatif. Pendidikan Kristen tidak hidup di 

ruang hampa; ia selalu berinteraksi dengan struktur makna sosial yang dibentuk oleh 

budaya. Menurut Peter L. Berger (2011) dalam The Sacred Canopy, manusia membangun 

dunia sosial melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi, yang akhirnya 

menghasilkan kanopi makna (canopy of meaning)  yaitu sistem makna yang membuat dunia 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 80  

sosial terasa wajar dan dapat dipercaya (plausibility structure). Dengan demikian, budaya 

bukan sekadar wadah, tetapi kekuatan pembentuk kesadaran kolektif yang memberi arah 

pada pemikiran, nilai, dan praktik sosial manusia, termasuk dalam pendidikan. 

Emile Durkheim (1995) melalui The Elementary Forms of Religious Life menambahkan 

bahwa agama dan ritus berfungsi menjaga kohesi sosial melalui pembedaan antara yang 

sakral dan yang profan. Artinya, setiap praktik budaya dan pendidikan selalu mengandung 

dimensi religius atau “sakralitas” tertentu yang menjaga identitas dan solidaritas 

komunitasnya. Oleh karena itu, pendidikan Kristen perlu membaca budaya bukan hanya 

secara deskriptif, tetapi juga secara kritis dan teologis, apakah nilai dan praktik yang 

diwariskan budaya mendukung atau justru bertentangan dengan visi Kerajaan Allah? 

Dalam kerangka inilah Karl Barth (2010) melalui Church Dogmatics menegaskan bahwa 

semua konstruksi budaya harus disidik oleh terang pewahyuan Allah di dalam Kristus. 

Budaya tidak netral; ia bersifat creaturally conditioned dapat ditebus, tetapi juga dapat jatuh 

dalam bentuk penyembahan berhala (religion as idolatry) bila tidak ditundukkan pada 

Kristus. Dengan demikian, pendidikan Kristen dipanggil untuk mengembangkan metode 

“analisis dua jalur”: pertama, mendiagnosis realitas sosial-budaya secara sosiologis (apa 

adanya), dan kedua, menilainya secara teologis (seharusnya bagaimana menurut iman 

Kristen). 

James K.A. Smith (2009) dalam Desiring the Kingdom memperluas pandangan ini 

dengan menyoroti bahwa budaya tidak hanya membentuk pikiran, tetapi juga hasrat dan 

kebiasaan melalui “liturgi-liturgi sekuler”. Artinya, pendidikan Kristen perlu menyadari 

bahwa praktik dan ritual keseharian baik di sekolah, gereja, maupun masyarakat membentuk 

arah cinta dan kehendak manusia. Maka, pendidikan Kristen harus melatih bukan hanya 

kognisi, tetapi juga afeksi dan imajinasi, agar seluruh dimensi kemanusiaan diarahkan 

kepada kasih dan penyembahan kepada Allah. 

N.T. Wright (2012) dalam The Outrageous Idea of Christian Scholarship menegaskan 

bahwa misi teologi dan pendidikan Kristen bukan hanya memahami dunia, melainkan ikut 

serta dalam rekonstruksi sosial menuju tanda-tanda Kerajaan Allah menegakkan keadilan, 

memulihkan relasi, dan membentuk tatanan baru yang lebih manusiawi. Dengan kata lain, 

pendidikan Kristen berfungsi sebagai “laboratorium transformasi”, tempat iman, budaya, 

dan ilmu saling mengoreksi dan memperbarui. George Marsden (2006) kemudian 

menambahkan bahwa beasiswa Kristen (Christian scholarship) harus bersifat publik dan 

normatif tidak hanya mengkritik sekularisme, tetapi menawarkan visi positif yang 

memuliakan Allah sekaligus melayani masyarakat. 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 81  

Dengan demikian, dialog budaya dan teologi dalam pendidikan Kristen bersifat dialektis: 

pendidikan Kristen tidak dapat berdiri di luar budaya, karena ia harus berbicara kepada 

manusia dalam konteksnya tetapi juga tidak boleh larut di dalam budaya, karena ia memiliki 

norma transenden yang menilai dan menebus kebudayaan. Di titik inilah pendidikan Kristen 

menemukan perannya sebagai ruang pembentukan iman dan nalar yang memadukan antara 

kanopi makna (Berger) dan kanopi pewahyuan (Barth) demi transformasi sosial dan 

spiritual. 

B. Analisis Sosiologis terhadap Realitas Budaya 

Dialog antara budaya dan teologi merupakan landasan epistemologis yang menentukan 

arah dan kualitas pendidikan Kristen dalam menghadapi dinamika zaman. Pendidikan 

Kristen tidak hidup di ruang hampa, melainkan beroperasi di tengah tatanan sosial yang 

dipenuhi sistem makna, nilai, dan praktik kebudayaan yang terus berubah. Karena itu, 

pendidikan Kristen harus memahami budaya sebagai medan pembentukan identitas dan 

makna hidup manusia, sekaligus menempatkan teologi sebagai norma penuntun yang 

menilai, menafsir, dan mengarahkan perkembangan budaya agar tetap setia pada pewahyuan 

Allah. Peter L. Berger (2011) melalui karyanya The Sacred Canopy menjelaskan bahwa 

budaya merupakan hasil proses sosial yang membentuk kanopi makna (nomos) melalui tiga 

tahap: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Manusia mengeksternalisasi nilai-nilai, 

mengobjektivasikannya dalam lembaga dan simbol sosial, lalu menginternalisasikannya 

kembali sebagai realitas yang dianggap wajar dan sah. Dalam konteks pendidikan, proses ini 

menjelaskan bagaimana sistem pendidikan sering kali menjadi sarana reproduksi ideologi 

dominan. 

Namun bagi pendidikan Kristen, kesadaran terhadap mekanisme budaya ini bersifat 

kritis. Ia harus mampu membedakan antara nilai budaya yang selaras dengan prinsip 

Kerajaan Allah dan yang bertentangan dengannya. Pendidikan Kristen tidak boleh menjadi 

alat legitimasi tatanan sosial yang tidak adil, melainkan harus menjadi agen penebusan 

budaya, yang menuntun peserta didik untuk membaca realitas sosial secara kritis dan 

teologis. Karl Barth (2010) dalam Church Dogmatics menolak gagasan otonomi budaya 

yang melepaskan diri dari otoritas pewahyuan. Bagi Barth, semua karya dan konstruksi 

manusia, termasuk budaya, adalah ciptaan yang berada di bawah penghakiman dan 

penebusan Kristus. Oleh karena itu, teologi berfungsi sebagai norma transendental yang 

menilai arah perkembangan budaya dan memberikan kerangka bagi rekonstruksi moral dan 

spiritual masyarakat. 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 82  

Dalam pendidikan Kristen, prinsip Barth ini berarti bahwa setiap upaya kontekstualisasi 

harus dilakukan di bawah ketaatan kepada Injil. Sekolah dan lembaga pendidikan bukan 

hanya mengadaptasi budaya, tetapi memurnikannya melalui lensa pewahyuan. Pendidikan 

Kristen yang sejati tidak anti-budaya, tetapi transformative engagement menghadirkan 

terang Kristus di tengah pluralitas nilai yang sering kali saling bertentangan. James K. A. 

Smith (2009) dalam Desiring the Kingdom memperluas pemahaman ini dengan menegaskan 

bahwa pendidikan pada hakikatnya adalah liturgy serangkaian praktik dan kebiasaan yang 

membentuk hasrat (desire) dan orientasi hidup manusia. Budaya modern, dengan ritualnya 

yang terselubung dalam konsumsi, hiburan, dan teknologi, menciptakan “liturgi-liturgi 

sekuler” yang membentuk identitas manusia tanpa disadari. Pendidikan Kristen harus 

menyadari dimensi liturgis ini dengan menata ulang praksis pembelajaran agar tidak hanya 

mentransfer pengetahuan, tetapi juga membentuk afeksi dan imajinasi iman. Kurikulum, 

kegiatan ibadah, dan interaksi sosial di lembaga pendidikan menjadi sarana pembentukan 

karakter yang menuntun peserta didik kepada kasih, penyembahan, dan keadilan sebagai 

ekspresi iman yang hidup. 

George Marsden (2006) dalam The Outrageous Idea of Christian Scholarship dan N. T. 

Wright (2012) melalui karya teologi kerajaannya menegaskan bahwa iman Kristen tidak 

hanya bersifat pribadi, tetapi publik dan transformatif. Pendidikan Kristen harus menjadi 

arena dialog intelektual yang menghubungkan iman dengan dunia akademik, sehingga 

menghasilkan pemikiran yang rasional, relevan, dan berkontribusi bagi rekonstruksi sosial. 

Marsden mengingatkan bahwa scholarship Kristen seharusnya tidak bersikap eksklusif atau 

reaktif terhadap akademia sekuler, melainkan menawarkan paradigma alternatif yang 

berakar pada kebenaran Allah. Sementara Wright melihat misi pendidikan Kristen sebagai 

bagian dari proyek Kerajaan Allah sebuah usaha untuk membangun masyarakat yang adil, 

penuh damai, dan berpengharapan di bawah kedaulatan Kristus. Dialog antara budaya dan 

teologi menuntun pendidikan Kristen untuk mengembangkan pendekatan interdisipliner, 

sosiologi sebagai alat diagnosis terhadap realitas sosial, teologi sebagai norma penuntun 

arah transformasi, dan pedagogi Kristen sebagai laboratorium pembentukan manusia baru. 

Melalui pendekatan ini, pendidikan Kristen tidak hanya mencetak lulusan yang unggul 

secara intelektual, tetapi juga berkarakter profetik mampu menilai zaman dan terlibat aktif 

dalam pembaruan sosial. 

Dengan demikian, fondasi pendidikan Kristen yang sejati bertumpu pada keseimbangan 

antara kesadaran kultural dan ketaatan teologis. Budaya menjadi ruang perjumpaan iman 

dan dunia, sedangkan teologi menjadi cahaya yang menuntun arah transformasi. Dalam 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 83  

sinergi keduanya, pendidikan Kristen menghadirkan proses formasi yang memanusiakan 

sekaligus memuliakan Allah. 

C. Perspektif Sosiologis terhadap Realitas Budaya 

Pemahaman terhadap realitas budaya dalam konteks pendidikan Kristen menuntut 

pendekatan yang bersifat sosiologis, karena budaya pada dasarnya adalah hasil konstruksi 

sosial yang membentuk, memelihara, dan mewariskan dunia makna tempat manusia hidup 

dan bertindak. Budaya tidak dapat dipahami hanya sebagai kumpulan adat, tradisi, atau 

kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun, tetapi sebagai jaringan simbolik yang 

menstruktur cara berpikir, merasa, dan berperilaku manusia dalam masyarakat. Dalam 

kerangka ini, teori-teori Peter L. Berger dan Émile Durkheim menjadi rujukan penting untuk 

memahami bagaimana agama dan budaya bekerja sebagai kekuatan pembentuk identitas 

kolektif serta penjaga keteraturan sosial. 

Peter L. Berger melalui karya monumentalnya The Sacred Canopy: Elements of a 

Sociological Theory of Religion (2011) menggambarkan kebudayaan sebagai “kanopi 

sakral” (sacred canopy) sebuah sistem makna yang dibangun manusia untuk memberi 

stabilitas dan legitimasi terhadap kehidupan sosial. Dalam pandangannya, setiap masyarakat 

secara terus-menerus membangun dan mempertahankan tatanan makna ini melalui tiga 

tahap dialektis: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Dalam proses eksternalisasi, 

manusia mengekspresikan diri melalui tindakan sosial yang kemudian menjadi bagian dari 

dunia eksternal. Hasil eksternalisasi itu lalu mengalami objektivasi, ketika karya dan 

struktur sosial manusia diakui sebagai realitas objektif yang memiliki kekuatan mengatur. 

Akhirnya, manusia menginternalisasi kembali realitas yang telah diciptakannya itu sebagai 

sesuatu yang wajar, sah, dan bermakna. 

Dari perspektif Berger, agama berperan penting dalam menjaga stabilitas kanopi makna 

tersebut karena ia menyediakan legitimasi akhir bagi realitas sosial. Agama menjawab 

pertanyaan-pertanyaan eksistensial dan menyediakan narasi kosmik yang menjelaskan 

mengapa dunia ini ada serta untuk apa manusia hidup di dalamnya. Namun, dalam 

masyarakat modern yang ditandai oleh proses sekularisasi dan pluralisasi, kanopi sakral ini 

mengalami pelemahan. Dunia sosial tidak lagi dilindungi oleh satu sistem makna tunggal, 

melainkan oleh beragam pandangan hidup yang saling bersaing. Akibatnya, individu 

menghadapi krisis legitimasi dan kehilangan arah dalam membangun identitas. 

Konteks ini memberi tantangan besar bagi pendidikan Kristen. Sekolah Kristen tidak 

boleh sekadar menjadi agen reproduksi nilai-nilai budaya dominan, karena hal itu hanya 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 84  

akan memperkuat struktur sosial yang mungkin tidak adil dan jauh dari nilai-nilai Injil. 

Sebaliknya, pendidikan Kristen dipanggil untuk menjadi agen rekonstruksi makna 

membentuk individu yang mampu menafsirkan realitas sosial secara kritis dan 

menimbangnya berdasarkan terang pewahyuan Allah. Dalam kerangka ini, proses belajar 

tidak hanya menjadi kegiatan intelektual, melainkan juga kegiatan hermeneutik, di mana 

peserta didik diajar untuk “membaca dunia” dengan mata iman sebelum mengambil bagian 

dalam “mengubah dunia” melalui tindakan kasih dan keadilan. 

Berbeda dari Berger yang menyoroti dimensi konstruksi makna, Émile Durkheim 

melalui karyanya The Elementary Forms of Religious Life (1995) menekankan fungsi sosial 

agama sebagai kekuatan kohesi dalam masyarakat. Menurut Durkheim, setiap masyarakat 

membedakan antara yang sakral (the sacred) dan yang profan (the profane). Pembedaan ini 

bukan semata-mata bersifat teologis, melainkan sosiologis, karena yang disebut “sakral” 

adalah segala sesuatu yang dianggap memiliki kekuatan mengikat komunitas dan melampaui 

kepentingan individual. Agama, dengan ritus, simbol, dan praktik kolektifnya, berfungsi 

memperkuat solidaritas sosial dengan memperbarui kesadaran moral dan kebersamaan 

anggota masyarakat. Bagi Durkheim, ketika masyarakat melakukan ritual penyembahan, 

sesungguhnya yang sedang mereka rayakan bukan hanya kehadiran ilahi, tetapi kekuatan 

moral komunitas itu sendiri. Melalui ritual, nilai-nilai bersama diperbarui dan diinternalisasi 

melalui simbol, identitas kelompok ditegaskan. Karena itu, agama baginya adalah “lem 

sosial” yang mengikat individu ke dalam kehidupan kolektif. 

Analisis Durkheim membantu pendidikan Kristen memahami dimensi sosial dari 

praktik keagamaan. Ibadah, doa bersama, persekutuan, dan etos pelayanan dalam lembaga 

pendidikan bukan hanya ekspresi spiritual, melainkan juga sarana pembentukan solidaritas 

moral dan kebersamaan iman. Melalui praktik-praktik tersebut, komunitas pendidikan 

dibentuk menjadi tubuh yang memiliki kesadaran bersama akan panggilan dan tanggung 

jawabnya di hadapan Allah. Namun, pandangan Durkheim juga memiliki keterbatasan yang 

perlu dikoreksi secara teologis. Jika agama hanya dipahami sebagai alat fungsi sosial tanpa 

pengakuan terhadap sumber transendennya, maka agama kehilangan dimensi pewahyuan 

dan relasi dengan Allah yang hidup. Karena itu, pendekatan sosiologis ini perlu dilengkapi 

oleh analisis teologis yang menilai arah dan makna dari struktur sosial yang ada 

sebagaimana akan dijelaskan dalam bagian berikutnya melalui pemikiran Karl Barth. 

Dari sintesis pemikiran Berger dan Durkheim dapat disimpulkan bahwa budaya bekerja 

melalui tiga instrumen utama, struktur sosial, simbol, dan ritus. Struktur sosial mengatur 

peran dan pola hubungan antaranggota masyarakat, menciptakan stabilitas dan 

kesinambungan hidup bersama. Simbol berfungsi sebagai media komunikasi makna, 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 85  

menyimpan ide, nilai, dan keyakinan yang dipegang bersama. Sementara ritus memperkuat 

keterikatan emosional dan moral terhadap sistem nilai yang dianut suatu kelompok. Ketiga 

unsur ini membentuk identitas kolektif yang menjadi dasar bagi kehidupan sosial. Dalam 

masyarakat modern yang plural dan dinamis, identitas ini tidak lagi bersifat tunggal, 

melainkan berlapis-lapis, agama, etnis, profesi, kelas sosial, dan ideologi saling berinteraksi 

dan membentuk individu secara kompleks. 

Di tengah kompleksitas ini, pendidikan Kristen perlu tampil sebagai komunitas 

interpretatif yang menolong peserta didik memahami identitasnya secara holistik. Melalui 

pembelajaran yang reflektif dan dialogis, peserta didik dibimbing untuk menafsirkan 

berbagai wacana sosial di sekitarnya, sekaligus menegaskan panggilannya sebagai imago 

Dei ngambar Allah yang diciptakan untuk berelasi, bekerja, dan melayani dalam kasih. 

Pendidikan Kristen dengan demikian bukan sekadar institusi pembelajaran, tetapi ruang 

formasi sosial dan spiritual yang menumbuhkan kesadaran identitas Kristiani di tengah 

dunia yang terus berubah. Dalam kerangka metodologis tesis ini, perspektif sosiologis 

seperti yang ditawarkan Berger dan Durkheim berfungsi sebagai jalur pertama dalam dual-

track analysis yakni analisis terhadap realitas sosial sebagaimana adanya (what is). 

Pendekatan ini menjadi tahap diagnosis yang penting sebelum masuk pada jalur kedua, yaitu 

analisis teologis yang menimbang realitas tersebut dalam terang pewahyuan Allah (what 

ought to be). Dengan demikian, pendidikan Kristen memiliki landasan yang utuh untuk 

memahami budaya secara kritis, bukan untuk menolaknya, tetapi untuk menebus dan 

mentransformasikannya menjadi sarana perwujudan kasih dan keadilan Allah dalam 

kehidupan sosial. 

D. Koreksi Teologis terhadap Konstruksi Budaya 

Dalam dinamika kehidupan sosial yang kompleks, budaya tidak pernah bersifat netral. 

Ia senantiasa berada dalam ketegangan antara kebaikan ciptaan dan kerusakan dosa. Nilai-

nilai, simbol, dan struktur yang lahir dari kebudayaan dapat menjadi sarana manusia untuk 

mengekspresikan imago Dei panggilan untuk berkarya dan mengasihi tetapi juga dapat 

berubah menjadi alat penindasan, keserakahan, dan penyembahan terhadap diri sendiri. 

Karena itu, teologi memiliki fungsi yang sangat penting, bukan hanya sebagai refleksi 

konseptual terhadap fenomena budaya, melainkan sebagai norma kritis dan transformatif 

yang menilai, menebus, dan mengarahkan kembali makna budaya kepada kehendak Allah 

(Barth, 2010; Wright, 2012). 

Melalui pemikiran Karl Barth dan N. T. Wright, kita melihat bagaimana teologi 

berperan sebagai jalur kedua dalam dual-track analysis, yaitu tahap koreksi terhadap hasil 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 86  

diagnosis sosiologis. Jika pendekatan sosiologi menyingkap bagaimana budaya membentuk 

struktur makna dan tatanan sosial, maka teologi menilai arah dan moralitas dari struktur 

tersebut menurut ukuran pewahyuan (Barth, 2010). Tidak semua yang dihasilkan budaya 

sejalan dengan kehendak Allah; sebagian nilai perlu ditebus dan disucikan, sebagian dapat 

dilestarikan, sementara sebagian lain harus ditolak karena bertentangan dengan Injil. Karl 

Barth menegaskan bahwa pusat dari seluruh realitas teologi adalah pewahyuan Allah dalam 

Yesus Kristus. Kristus bukan hanya tokoh religius atau teladan moral, melainkan 

manifestasi konkret dari kebenaran Allah yang menilai dan menebus seluruh ciptaan, 

termasuk budaya manusia (Barth, 2010). Dalam kerangka berpikir Barth, teologi tidak 

berada sejajar dengan wacana manusia lainnya seperti filsafat atau sosiologi; ia adalah 

tanggapan iman terhadap tindakan Allah yang menyatakan diri-Nya dalam sejarah. Karena 

itu, teologi bukan hanya “berbicara tentang Allah,” tetapi “berbicara dari Allah” yakni 

berpikir, menilai, dan bertindak berdasarkan kebenaran yang diwahyukan (Barth, 2010). 

Dari sini lahir prinsip Kristo-sentrisme yang menjadi ukuran segala hal. Segala bentuk 

budaya harus dipantulkan kepada Kristus sebagai pusat penilaian. Nilai, norma, dan praktik 

sosial tidak diukur berdasarkan popularitas, keindahan estetis, atau keuntungan ekonomi, 

melainkan sejauh mana ia mengarahkan manusia kepada kebenaran, kebebasan dari dosa, 

serta relasi yang memuliakan Allah dan menghormati sesama. Dalam konteks ini, budaya 

yang menolak ketergantungan pada Allah dan mengklaim otonomi moral seperti 

konsumerisme, materialisme, atau nasionalisme absolut menjadi bentuk baru penyembahan 

berhala modern. Barth (2010) menyebut fenomena ini sebagai religion-as-idolatry, yaitu 

ketika manusia menjadikan ciptaannya sendiri sebagai pusat makna menggantikan Tuhan. 

Namun, Barth juga menolak pandangan ekstrem yang menempatkan budaya sebagai 

sesuatu yang sepenuhnya jahat dan harus ditinggalkan. Baginya, budaya adalah bagian dari 

ciptaan yang bersifat criaturawi rapuh, terbatas, tetapi tetap berada di bawah kedaulatan 

penebusan Kristus. Karena itu, tugas teologi bukan menghancurkan budaya, melainkan 

menebus dan menundukkannya di bawah terang Injil (Barth, 2010). Pendidikan Kristen, 

dalam terang pemikiran ini, tidak hanya bertugas membentengi diri dari pengaruh negatif 

budaya, tetapi secara aktif mengarahkan dan merekonstruksi praktik, nilai, dan simbol 

budaya agar berfungsi untuk kemuliaan Allah. Kurikulum, metode pengajaran, dan 

kebijakan institusional perlu diuji terus-menerus, apakah semuanya menumbuhkan ketaatan 

kepada Kristus, atau justru melatih kepatuhan kepada logika dunia yang berpusat pada 

kuasa, status, dan keuntungan (Barth, 2010). 

Jika Barth menekankan pewahyuan Kristus sebagai ukuran normatif, N. T. Wright 

memperluas koreksi teologis ini dengan membingkainya dalam narasi kerajaan Allah 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 87  

(Kingdom of God) suatu visi teologis yang menempatkan iman Kristen sebagai proyek 

rekonstruksi dunia (Wright, 2012). Bagi Wright, karya Yesus bukan sekadar penyelamatan 

spiritual individu, tetapi pembukaan kembali proyek Allah untuk memperbarui seluruh 

ciptaan. Kerajaan Allah adalah realitas dinamis yang mulai hadir di tengah dunia melalui 

kehidupan, kematian, dan kebangkitan Kristus, dan terus berlanjut dalam tindakan gereja 

dan umat percaya di dalam sejarah (Wright, 2012).  

Dalam konteks ini, pendidikan Kristen dipanggil untuk menjadi agen partisipasi dalam 

proyek kerajaan tersebut. Ia bukan sekadar lembaga yang mentransfer pengetahuan, 

melainkan ruang pembentukan warga kerajaan manusia yang berpikir, mengasihi, dan 

bertindak berdasarkan nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan rekonsiliasi (Wright, 2012). Nilai-

nilai kerajaan ini menantang struktur budaya yang menindas dan mengundang terciptanya 

tatanan sosial baru yang lebih adil. Maka, misi pendidikan Kristen adalah menghadirkan 

tanda-tanda kerajaan Allah di tengah dunia sekarang ini, bukan hanya menunggu 

pemenuhannya di masa depan (Wright, 2012). 

Wright juga menyoroti dimensi praksis dari teologi kerajaan. Ia menolak dikotomi 

antara iman dan tindakan sosial. Bagi Wright (2012), setiap praktik pendidikan Kristen baik 

dalam pembelajaran, pelayanan, maupun relasi antaranggota komunitas harus menjadi 

liturgi alternatif terhadap liturgi sekuler yang membentuk hasrat manusia modern, seperti 

pencarian popularitas, prestise, dan konsumsi. Sekolah Kristen perlu membangun 

“kebiasaan kerajaan” yang mengarahkan hasrat peserta didik kepada kasih, pelayanan, dan 

tanggung jawab terhadap ciptaan. Dengan demikian, teologi tidak berhenti pada wilayah 

doktrinal, tetapi menjelma menjadi etika publik dan praksis sosial yang membentuk 

kebudayaan baru. 

Integrasi pemikiran Barth dan Wright menghasilkan pendekatan korektif yang 

menyeluruh terhadap budaya dalam pendidikan Kristen. Pertama, dilakukan diagnosis 

sosiologis yakni membaca dan memahami budaya sebagaimana adanya (what is) melalui 

struktur sosial, simbol, dan ritus yang berlaku di masyarakat. Kedua, dilakukan pembacaan 

teologis yakni menimbang realitas tersebut dalam terang Kristus dan pewahyuan-Nya (what 

ought to be) (Barth, 2010; Wright, 2012). Hasil pembacaan ini menjadi dasar bagi 

penyusunan kurikulum, liturgi sekolah, dan kebijakan institusi yang bersifat formasional 

membentuk hasrat, imajinasi, dan perilaku komunitas pendidikan agar selaras dengan nilai-

nilai kerajaan Allah. 

Pendekatan ini menjadikan teologi bukan hanya sebagai teori normatif, tetapi sebagai 

pedagogi transformasi. Pendidikan Kristen dipahami sebagai ruang penebusan budaya, di 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 88  

mana pola pikir duniawi disembuhkan oleh firman, dan kebiasaan sosial diarahkan ulang 

menuju kasih dan pelayanan (Wright, 2012). Guru, dosen, dan pemimpin pendidikan 

berperan bukan sekadar pengajar, tetapi gembala intelektual yang menolong peserta didik 

menafsirkan budaya melalui kacamata Injil. Namun, koreksi teologis terhadap budaya bukan 

tanpa risiko. Ia bisa jatuh pada dua ekstrem yang berlawanan. Di satu sisi, terdapat bahaya 

triumfalisme teologis ketika institusi Kristen merasa memiliki otoritas tunggal atas 

kebenaran dan menolak berdialog dengan konteks lokal. Di sisi lain, ada bahaya retret 

kultural ketika pendidikan Kristen menutup diri dari dunia dan kehilangan daya 

transformasinya. Karena itu, keseimbangan menjadi kunci. Koreksi teologis harus 

dijalankan dengan semangat kasih menghakimi tanpa menghancurkan, menolak tanpa 

mengasingkan, dan menebus tanpa menguasai. Baik Barth maupun Wright menegaskan 

bahwa kasih adalah bentuk tertinggi dari kebenaran (Barth, 2010; Wright, 2012). Kasih 

memungkinkan teologi berakar pada realitas manusiawi tanpa kehilangan arah ilahi. 

Dalam konteks ini, pendidikan Kristen harus memelihara sikap dialogis yang rendah 

hati namun tegas, mampu menilai budaya dengan terang firman tanpa kehilangan solidaritas 

terhadap manusia yang hidup di dalamnya. Koreksi teologis terhadap konstruksi budaya 

menegaskan kembali peran teologi sebagai kompas moral dan vokasional dalam pendidikan 

Kristen. Ia bukan sekadar disiplin reflektif, tetapi kekuatan pembentuk arah kehidupan 

bersama. Teologi menilai budaya, menebus yang rusak, dan merancang tatanan baru yang 

memuliakan Allah. Dalam terang pemikiran Karl Barth dan N. T. Wright, pendidikan 

Kristen dipanggil untuk hidup dalam ketegangan yang kreatif antara pewahyuan dan 

konteks, antara kebenaran yang kekal dan dunia yang berubah. Di sinilah pendidikan Kristen 

menemukan maknanya yang sejati menjadi alat transformasi yang mengarahkan seluruh 

ciptaan kepada tujuan akhirnya: kemuliaan Allah dan kesejahteraan manusia (Barth, 2010; 

Wright, 2012). 

E. Pendidikan Kristen sebagai Ruang Formasi dan Transformasi 

Pendidikan Kristen pada hakikatnya tidak hanya bertujuan mentransfer pengetahuan, 

melainkan membentuk cara hidup, karakter, dan hasrat manusia agar selaras dengan 

kehendak Allah. Pendidikan tidak semata-mata merupakan ruang akademik, tetapi juga 

arena formasi spiritual dan sosial, tempat iman diwujudkan, nilai-nilai diinternalisasi, dan 

kebudayaan ditransformasi. Sintesis antara budaya dan teologi, sebagaimana telah dibahas 

sebelumnya, menjadi fondasi yang meneguhkan visi pendidikan Kristen: pembentukan 

manusia tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-budaya, namun konteks itu harus 

senantiasa diarahkan oleh kebenaran pewahyuan (Smith, 2009; Marsden, 2006). 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 89  

Dalam relasi antara budaya dan teologi, pendidikan Kristen berada di tengah 

ketegangan yang kreatif antara dunia dan firman. Budaya menyediakan bahasa, simbol, 

nilai, dan praktik sosial yang membentuk identitas peserta didik, sementara teologi memberi 

arah dan makna ilahi yang menilai serta mengarahkan perkembangan budaya itu menuju 

maksud Allah. Karena itu, pendidikan Kristen tidak boleh bersikap isolatif dari realitas 

sosial, tetapi juga tidak boleh larut dalam relativisme budaya. Pendidikan dipanggil menjadi 

ruang penebusan, tempat iman bertemu dengan dunia dan mengubahnya dari dalam. Di 

sinilah pendidikan Kristen berfungsi sebagai ruang dialog yang hidup antara iman dan 

budaya: budaya menjadi bahan baku pembelajaran, sedangkan teologi menjadi terang yang 

menuntun interpretasi. Proses ini tidak berhenti pada pengetahuan kognitif semata, 

melainkan menghasilkan transformasi eksistensial peserta didik belajar membaca dunia 

dengan mata iman dan bertindak di dalamnya dengan kasih serta tanggung jawab (Smith, 

2009). 

Dalam konteks ini, gagasan James K. A. Smith memberikan pemahaman yang 

mendalam mengenai peran pendidikan sebagai pembentukan kehendak dan iman. Melalui 

karyanya Desiring the Kingdom (2009), Smith menegaskan bahwa manusia bukan hanya 

makhluk yang berpikir, tetapi makhluk yang mengasihi. Hasrat adalah pusat orientasi hidup 

manusia; apa yang dirindukan manusia menentukan arah seluruh keberadaannya. Dengan 

demikian, pendidikan sejatinya adalah liturgi yang membentuk hasrat sebuah rangkaian 

praktik yang secara perlahan melatih hati untuk mengasihi sesuatu yang dianggap berharga. 

Dunia modern, menurut Smith (2009), sarat dengan “liturgi-liturgi sekuler” yang 

membentuk orientasi hasrat manusia: pusat perbelanjaan, media sosial, sistem kompetitif, 

atau budaya prestasi adalah ruang-ruang yang menanamkan nilai-nilai tertentu dan 

menuntun ke arah individualisme serta konsumsi. 

Tugas pendidikan Kristen, karenanya, adalah menghadirkan liturgi alternatif yang 

menata ulang hasrat dan kebiasaan manusia menuju kasih kepada Allah dan sesama. Ruang 

kelas tidak hanya menjadi tempat berpikir, melainkan juga tempat berdoa; proses 

pembelajaran bukan sekadar transfer informasi, melainkan latihan spiritual untuk 

membentuk karakter. Setiap kegiatan dari doa pembuka, ibadah komunitas, hingga cara guru 

dan siswa berinteraksi merupakan praktik yang membentuk orientasi hati (Smith, 2009). 

Pendidikan Kristen menjadi proses penanaman habitus rohani yang melatih kepekaan 

terhadap keadilan, belas kasih, dan kebenaran. Dalam pengertian ini, pendidikan bukan 

sekadar mengajar untuk mengetahui, tetapi mendidik untuk mencintai; bukan hanya 

membentuk pikiran yang kritis, tetapi juga hati yang terarah pada Kristus. 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 90  

Namun, pendidikan Kristen tidak berhenti pada pembentukan batiniah. Seperti 

ditegaskan oleh George Marsden dalam The Outrageous Idea of Christian Scholarship 

(2006), pendidikan Kristen juga memiliki dimensi intelektual dan publik. Iman tidak boleh 

dipisahkan dari dunia akademik dan peradaban, melainkan harus menjadi sumber inspirasi 

bagi pemikiran yang rasional, ilmiah, dan terbuka terhadap dialog lintas ilmu. Marsden 

(2006) menolak dikotomi antara iman pribadi dan akal publik. Menurutnya, iman 

memberikan fondasi epistemologis yang kokoh bagi seluruh aktivitas ilmiah. Dengan 

demikian, pendidikan Kristen harus melahirkan beasiswa yang bersifat publik dan profetik 

pemikiran yang berakar pada iman, tetapi berani tampil di ruang publik untuk menegur arah 

kebudayaan yang menjauh dari kebenaran Allah. 

Dalam kerangka ini, pendidikan Kristen mempersiapkan warga Kerajaan Allah yang 

berpikir secara holistik, menjembatani iman dan rasio, spiritualitas dan sains, tradisi dan 

modernitas (Marsden, 2006). Sekolah atau perguruan tinggi Kristen bukan hanya tempat 

penyampaian teori, melainkan laboratorium teologi terapan, di mana pengetahuan, iman, dan 

tindakan saling berinteraksi untuk membangun peradaban yang manusiawi dan adil. 

Pendidikan Kristen membentuk bukan hanya pribadi saleh yang hidup dalam kesalehan 

pribadi, tetapi juga pemikir, pemimpin, dan profesional yang memiliki keberanian moral 

untuk membawa nilai-nilai Injil ke dalam ruang public baik di dunia akademik, ekonomi, 

pemerintahan, maupun budaya. 

Dari sintesis pemikiran Smith dan Marsden, pendidikan Kristen dapat dipahami 

sebagai proyek ganda, formasi batin dan transformasi sosial. Formasi batin meliputi 

pembentukan hasrat, karakter, dan visi hidup yang berakar pada kasih Allah, sedangkan 

transformasi sosial berkaitan dengan penerapan nilai-nilai kerajaan Allah keadilan, 

rekonsiliasi, dan tanggung jawab terhadap ciptaan dalam kehidupan bersama (Smith, 2009; 

Marsden, 2006). Dalam pengertian ini, pendidikan Kristen menjadi laboratorium Kerajaan 

Allah, tempat peserta didik dilatih untuk berpikir benar, mengasihi dengan tulus, dan 

bertindak adil. Transformasi semacam ini tidak terjadi melalui teori besar, tetapi melalui 

kebiasaan kecil yang dijalani setiap hari cara berbicara, cara bekerja, cara belajar, dan cara 

menghargai sesama. Setiap praktik dalam komunitas pendidikan adalah benih budaya baru 

yang ditanam, dan setiap interaksi yang dijiwai kasih merupakan tanda hadirnya Kerajaan 

Allah di tengah dunia. 

Dalam menghadapi realitas kontemporer yang ditandai oleh pluralitas, sekularisasi, 

dan disrupsi digital, pendidikan Kristen ditantang untuk tetap relevan tanpa kehilangan 

identitas. Tantangan ini tidak cukup dijawab dengan memperbarui kurikulum atau teknologi 

pembelajaran, melainkan dengan memperdalam spiritualitas pendidikan itu sendiri (Smith, 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 91  

2009; Marsden, 2006). Sekolah dan perguruan tinggi Kristen perlu menjadi komunitas yang 

menyatukan akal, iman, dan kasih di mana pemikiran kritis berjumpa dengan kepekaan 

rohani, dan pembelajaran ilmiah berpadu dengan praksis keadilan sosial. Pendidikan Kristen 

yang sejati bersifat konfesional sekaligus kontributif: berakar pada pengakuan iman kepada 

Kristus, tetapi berkontribusi nyata bagi kemanusiaan. Ia bukan menara gading religius yang 

terpisah dari dunia, melainkan rumah pembentukan warga Kerajaan Allah yang kreatif, 

rendah hati, dan berbelas kasih. 

Melalui proses formasi liturgis sebagaimana digagas Smith (2009) dan keterlibatan 

intelektual profetik sebagaimana ditegaskan Marsden (2006), pendidikan Kristen 

menghadirkan kesaksian bahwa iman tidak membatasi rasio, melainkan 

menyempurnakannya; bahwa kebenaran Allah tidak menjauhkan manusia dari dunia, tetapi 

mengutusnya untuk melayani dunia dalam kasih. Pendidikan Kristen menjadi sarana 

rekonsiliasi antara iman dan kebudayaan, antara pikiran dan perbuatan, antara penyembahan 

dan pengabdian. Pada akhirnya, pendidikan Kristen harus dilihat sebagai ziarah iman 

perjalanan pembentukan manusia menuju kedewasaan rohani, intelektual, dan sosial. Ia 

adalah ruang di mana anugerah Allah berjumpa dengan tanggung jawab manusia; tempat di 

mana belajar menjadi tindakan ibadah, dan mengajar menjadi panggilan pelayanan. Dalam 

ruang ini, pendidikan tidak lagi sekadar sarana memperoleh ilmu, melainkan altar tempat 

kasih Allah diwujudkan dalam kehidupan yang dibarui. Pendidikan Kristen, dengan 

demikian, merupakan ruang formasi yang menata hasrat manusia menuju Kristus, dan 

sekaligus ruang transformasi yang memperbarui dunia melalui kasih, kebenaran, dan 

keadilan Allah yang hidup (Smith, 2009; Marsden, 2006). 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 92  

F. Model Dual-Track Analysis dalam Pendidikan Kristen 

Model dual-track analysis dalam pendidikan Kristen merupakan kerangka konseptual 

yang mengintegrasikan dua jalur analisis: jalur sosiologis yang berfungsi sebagai diagnosis 

terhadap realitas budaya dan sosial (what is), serta jalur teologis yang bertindak sebagai 

norma penilaian dan arah transformasi (what ought to be). Kedua jalur ini tidak berdiri 

secara terpisah, melainkan berjalan berdampingan secara dialektis dalam proses refleksi dan 

praksis pendidikan Kristen. Melalui sinergi keduanya, pendidikan Kristen menjadi sebuah 

proses pembacaan yang utuh terhadap dunia mengenali kenyataan sosial sebagaimana 

adanya, sekaligus menafsirkannya dalam terang pewahyuan Allah demi transformasi yang 

berorientasi pada Kerajaan Allah (Barth, 2010; Wright, 2012). 

Pada jalur pertama, pendekatan sosiologis berfungsi untuk membaca struktur sosial, 

simbol, nilai, dan ritus yang membentuk makna kehidupan masyarakat. Dalam konteks ini, 

teori Peter L. Berger tentang the sacred canopy dan Émile Durkheim tentang fungsi sosial 

agama memberikan perangkat analisis yang kaya untuk memahami bagaimana budaya 

membangun sistem makna kolektif. Budaya dilihat sebagai konstruksi sosial yang 

mengarahkan perilaku manusia melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi 

(Berger, 2011). Melalui kacamata sosiologis, pendidikan Kristen dapat mengenali 

bagaimana kebiasaan, ideologi, atau praktik sosial tertentu baik dalam masyarakat luas 

maupun di lingkungan sekolah menjadi sarana pembentukan identitas dan legitimasi nilai. 

Pendekatan ini penting agar pendidikan Kristen tidak bersikap naif terhadap kekuatan 

budaya, tetapi mampu membaca dinamika sosial secara jernih, termasuk bentuk-bentuk 

distorsi makna yang disebabkan oleh dosa, ketidakadilan, atau penyalahgunaan kekuasaan 

(Durkheim, 1995). 

Namun, pembacaan sosiologis saja tidak cukup, sebab ia hanya mengungkap apa 

adanya realitas tanpa memberi orientasi moral maupun spiritual terhadap arah perubahan. 

Karena itu, jalur kedua yakni pendekatan teologis diperlukan untuk menimbang dan menilai 

realitas budaya tersebut berdasarkan kebenaran pewahyuan Allah dalam Kristus. Jalur ini 

mengikuti prinsip yang ditekankan Karl Barth bahwa semua realitas manusiawi harus 

ditakar oleh ukuran Kristus sebagai Firman Allah yang hidup (Barth, 2010). Teologi, dalam 

hal ini, bukan hanya sistem doktrin, melainkan norma yang menilai dan menuntun arah 

transformasi. Ia berfungsi untuk membedakan antara nilai-nilai budaya yang dapat ditebus, 

yang harus dikoreksi, dan yang harus ditolak. Melalui pembacaan teologis, pendidikan 

Kristen menemukan orientasi normatifnya: mengarahkan seluruh proses pembelajaran, 

pembentukan karakter, dan struktur kelembagaan menuju keserupaan dengan Kristus dan 

manifestasi kasih Allah dalam dunia (Wright, 2012). 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 93  

Hubungan antara kedua jalur ini bersifat dialektis dan interaktif. Jalur sosiologis 

menyediakan data empiris dan pemahaman kontekstual tentang situasi manusia; jalur 

teologis memberikan penilaian normatif dan arah transendental bagi perubahan. Keduanya 

saling memperkaya: sosiologi mencegah teologi jatuh dalam idealisme yang terlepas dari 

realitas, sedangkan teologi mencegah sosiologi menjadi relativistik dan nihilistik (Berger, 

2011; Barth, 2010). Melalui pertemuan keduanya, lahir paradigma pendidikan Kristen yang 

tidak hanya reflektif secara intelektual, tetapi juga formatif secara spiritual dan 

transformatif secara sosial. 

Secara konseptual, model dual-track analysis dapat dibayangkan sebagai dua arus yang 

berpapasan dan kemudian bersatu dalam satu muara praksis pendidikan. Arus pertama 

mengalir dari bawah membaca realitas konkret, budaya lokal, dan pengalaman manusia. 

Arus kedua mengalir dari atas menghadirkan terang pewahyuan dan prinsip-prinsip 

Kerajaan Allah. Di titik pertemuan kedua arus ini, lahirlah proses refleksi yang integral: 

dunia dibaca melalui iman, dan iman diterjemahkan ke dalam tindakan nyata (Wright, 

2012). Dalam konteks pendidikan, proses ini terwujud dalam kurikulum yang peka terhadap 

konteks sosial, pedagogi yang berorientasi pada pembentukan karakter, dan komunitas 

pembelajaran yang meneladani kasih serta keadilan Allah. 

Model ini juga menegaskan bahwa pendidikan Kristen bersifat reflektif, liturgis, dan 

transformatif. Reflektif, karena pendidikan tidak hanya meniru dunia, tetapi menafsirkan 

dan menilainya secara kritis (Berger, 2011). Liturgis, karena seluruh proses pendidikan 

dipahami sebagai pembentukan hasrat dan kebiasaan menuju penyembahan sejati kepada 

Allah (Smith, 2009). Dan transformatif, karena hasil akhir dari proses ini bukan sekadar 

pemahaman, melainkan perubahan nyata dalam diri dan masyarakat. Guru, peserta didik, 

dan seluruh komunitas pendidikan berpartisipasi dalam proyek penebusan ini menjadikan 

setiap ruang belajar, setiap diskusi ilmiah, dan setiap tindakan sosial sebagai bagian dari 

pelayanan kepada Allah dan sesama (Barth, 2010; Wright, 2012). 

Dengan demikian, dual-track analysis bukan sekadar metode akademis, tetapi 

paradigma spiritual dan intelektual yang membentuk pola pikir pendidikan Kristen. Ia 

mengajarkan bahwa memahami dunia tanpa teologi adalah buta, tetapi berteologi tanpa 

memahami dunia adalah hampa. Pendidikan Kristen, melalui model ini, menemukan 

keseimbangannya: berpijak pada realitas sosial sambil menatap pada horizon ilahi. Dalam 

sinergi kedua jalur ini, pendidikan Kristen dipanggil untuk menghadirkan kesaksian bahwa 

iman dapat menafsir dunia dengan cerdas dan mengubahnya dengan kasih menjadikan 

proses belajar sebagai bentuk ibadah dan tindakan pedagogis sebagai bagian dari karya 

penebusan Allah di tengah sejarah manusia (Barth, 2010; Wright, 2012). 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 94  

G. Refleksi Teologis dan Kebaruan Kajian 

Sebagai penutup bagian pembahasan, penelitian ini menegaskan bahwa dialog antara 

budaya dan teologi bukan sekadar pertemuan intelektual atau strategi akademik, melainkan 

suatu panggilan iman untuk menghidupi kebenaran Injil di tengah realitas sosial yang terus 

berubah. Pendidikan Kristen yang sejati lahir dari kesadaran bahwa iman tidak berdiri di 

luar kebudayaan, tetapi berinkarnasi di dalamnya menguji, menebus, dan menuntunnya 

menuju maksud Allah (Barth, 2010; Wright, 2012). Karena itu, dialog budaya dan teologi 

menjadi fondasi penting bagi terwujudnya pendidikan Kristen yang tidak hanya berorientasi 

pada pengetahuan, tetapi juga pada formasi karakter, iman, dan tanggung jawab sosial 

(Smith, 2009; Marsden, 2006). 

Kebaruan utama (novelty) dalam kajian ini terletak pada pengembangan model 

konseptual lintas-disiplin yang mensintesiskan tiga bidang yang selama ini sering berjalan 

sendiri-sendiri: sosiologi, teologi, dan pedagogi. Melalui sintesis ini, penelitian ini 

menawarkan paradigma yang memandang pendidikan Kristen sebagai proses integral yang 

melibatkan pemahaman sosial (understanding the world), penilaian teologis (discerning the 

divine truth), dan praksis pedagogis (shaping the faithful learner). Ketiganya membentuk 

kesatuan epistemologis yang menghidupkan pendidikan Kristen sebagai ruang refleksi, 

formasi, dan transformasi (Berger, 2011; Durkheim, 1995; Barth, 2010). 

Pendekatan sosiologis melalui pemikiran Peter L. Berger dan Émile Durkheim memberi 

kemampuan diagnostik bagi pendidikan Kristen untuk membaca realitas budaya 

sebagaimana adanya (what is). Budaya dipahami sebagai jaringan makna dan struktur sosial 

yang membentuk cara manusia hidup, berpikir, dan berelasi (Berger, 2011; Durkheim, 

1995). Namun, temuan sosiologis ini tidak berhenti pada tataran deskriptif. Ia ditimbang 

dan ditafsirkan melalui pendekatan teologis, sebagaimana ditekankan oleh Karl Barth dan 

N. T. Wright, yang menempatkan Kristus sebagai norma kebenaran dan Kerajaan Allah 

sebagai horizon transformatif (Barth, 2010; Wright, 2012). Dari dialog kedua jalur ini 

sosiologis dan teologis lahirlah suatu model reflektif yang disebut dual-track analysis, 

yakni pendekatan ganda yang membaca realitas budaya dengan realisme iman, lalu 

menuntunnya ke arah transformasi ilahi (what ought to be). 

Di titik inilah kebaruan konseptual penelitian ini semakin tampak. Model dual-track 

analysis tidak hanya menawarkan cara berpikir, tetapi juga cara berteologi dan 

berpendidikan. Ia menolak pemisahan antara teori dan praksis, antara iman dan 

kebudayaan, antara belajar dan beribadah (Barth, 2010; Smith, 2009). Pendidikan Kristen, 

menurut kerangka ini, tidak cukup menjadi informative institution tempat pengumpulan 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 95  

data dan penguasaan doktrin tetapi harus menjadi formative space, ruang tempat manusia 

dibentuk secara utuh dalam iman, kasih, dan pengharapan (Smith, 2009). 

James K. A. Smith memperdalam dimensi ini dengan gagasan liturgi hasrat bahwa 

manusia tidak dibentuk hanya oleh pikiran, tetapi oleh apa yang ia kasihi. Maka pendidikan 

Kristen adalah proses liturgis, di mana seluruh praktik belajar, berdoa, berinteraksi, dan 

bekerja bersama membentuk orientasi hati menuju kasih kepada Allah (Smith, 2009). 

Sementara George Marsden menambahkan bahwa pendidikan Kristen harus hadir sebagai 

beasiswa publik dan profetik pemikiran yang berakar pada iman, tetapi tetap terlibat aktif 

dalam wacana ilmiah dan sosial masyarakat luas (Marsden, 2006). Kedua gagasan ini 

melengkapi sintesis budaya–teologi dengan dimensi pedagogis yang konkret: pendidikan 

Kristen bukan hanya tempat penyembuhan hati, tetapi juga ruang pembentukan akal budi 

dan tindakan yang menebus dunia. 

Refleksi teologis dari penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Kristen adalah 

tindakan partisipatif dalam karya Kerajaan Allah. Dialog antara budaya dan teologi tidak 

boleh dipahami sebagai kompromi, tetapi sebagai bentuk kesetiaan pada inkarnasi Kristus 

yang hadir dalam sejarah manusia (Wright, 2012). Ketika pendidikan Kristen membaca 

budaya melalui kacamata teologi, ia tidak sedang menolak dunia, tetapi sedang menebus 

dan mentransformasikannya. Pendidikan menjadi perpanjangan tangan kasih Allah yang 

menguduskan dunia melalui pengetahuan, keadilan, dan kasih yang hidup dalam komunitas 

belajar (Barth, 2010; Wright, 2012). 

Kebaruan kajian ini juga tampak pada aspek metodologis: penggabungan antara critical 

cultural reading (pembacaan kritis terhadap budaya) dan theological normativity (penilaian 

berdasarkan kebenaran pewahyuan). Pendekatan ini membuka kemungkinan baru bagi 

penelitian pendidikan Kristen di masa depan bahwa refleksi teologis dapat berjalan seiring 

dengan analisis sosial tanpa kehilangan integritas iman (Berger, 2011; Barth, 2010). 

Dengan demikian, paradigma lintas-disiplin yang dikembangkan dalam penelitian ini tidak 

hanya berfungsi untuk memahami pendidikan Kristen, tetapi juga menawarkan modus 

berpikir baru yang dapat diterapkan dalam studi-studi kontekstual lainnya, seperti etika 

publik, kepemimpinan rohani, dan teologi masyarakat. 

Secara teologis, hasil sintesis ini menegaskan bahwa pendidikan Kristen adalah wujud 

nyata dari misi Allah (missio Dei) dalam dunia. Melalui pendidikan, gereja dan umat Allah 

berpartisipasi dalam proses penciptaan yang terus diperbarui mengubah struktur sosial yang 

rusak, membangun solidaritas, dan memupuk keadilan (Wright, 2012). Dengan demikian, 

pendidikan Kristen tidak sekadar aktivitas akademik, tetapi juga pelayanan penyembuhan 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 96  

dunia; tidak hanya ruang belajar, tetapi juga altar penyembahan di mana kebenaran dan 

kasih Allah diwujudkan dalam tindakan (Smith, 2009; Marsden, 2006). 

Akhirnya, refleksi teologis ini membawa kita pada pemahaman yang lebih mendalam 

bahwa dialog antara budaya dan teologi adalah jantung dari panggilan pendidikan Kristen 

yang transformatif. Dialog ini meneguhkan iman yang berpikir dan pikiran yang beriman 

iman yang mampu menafsir dunia secara kritis, dan pikiran yang diarahkan untuk 

mengasihi dunia secara benar (Barth, 2010; Wright, 2012). Inilah bentuk pendidikan yang 

tidak berhenti pada pengajaran, tetapi berbuah dalam kehidupan: pendidikan yang 

membentuk manusia baru, komunitas baru, dan peradaban baru yang memuliakan Allah. 

Dengan demikian, kebaruan penelitian ini tidak hanya terletak pada kerangka teoritisnya 

yang lintas-disiplin, tetapi juga pada visi teologisnya bahwa pendidikan Kristen sejati 

adalah dialog berkelanjutan antara budaya dan teologi demi menghadirkan Kerajaan Allah 

di tengah sejarah manusia. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan Kristen yang sejati berakar pada dialog 

kritis dan kreatif antara budaya dan teologi sebagai panggilan iman untuk menghadirkan 

Kerajaan Allah dalam realitas sosial yang konkret. Dialog ini menjiwai seluruh proses 

pendidikan, baik pada ranah intelektual, spiritual, maupun sosial, sehingga pendidikan 

Kristen tidak berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi menjadi ruang formasi dan 

transformasi manusia secara utuh. 

Dari perspektif sosiologis, pemikiran Peter L. Berger dan Émile Durkheim membantu 

memahami budaya sebagai kanopi makna yang membentuk identitas, solidaritas, dan 

tatanan sosial manusia. Budaya memiliki potensi membangun sekaligus menindas, 

sehingga pendidikan Kristen dipanggil untuk memiliki kesadaran kritis: memahami realitas 

sosial sebagaimana adanya, tanpa menolak dunia secara apriori, tetapi membaca 

mekanisme-mekanisme budaya agar dapat ditafsirkan dan ditebus. 

Secara teologis, pemikiran Karl Barth dan N. T. Wright menegaskan bahwa Kristus 

adalah pusat dan ukuran kebenaran bagi seluruh kehidupan manusia, termasuk 

kebudayaan. Pewahyuan Allah berfungsi sebagai norma penilaian yang menuntun 

pendidikan Kristen untuk membedakan nilai-nilai budaya yang perlu dipertahankan, 

ditebus, atau ditolak. Dengan demikian, pendidikan Kristen menjadi ruang di mana makna 

kebudayaan tidak dihapuskan, tetapi diperbarui dan dikuduskan dalam terang Kristus. 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 97  

Melalui kontribusi James K. A. Smith dan George Marsden, pendidikan Kristen 

dipahami sebagai praksis formasi yang membentuk hasrat, kebiasaan hidup, dan tanggung 

jawab publik. Pendidikan bukan hanya membangun akal budi, tetapi juga membentuk hati 

yang mengasihi Allah dan sesama, serta menumbuhkan komitmen profetik untuk terlibat 

secara etis dan transformatif dalam kehidupan sosial. 

Sintesis sosiologis dan teologis tersebut melahirkan model konseptual dual-track 

analysis, yakni pendekatan ganda yang mengintegrasikan diagnosis sosiologis (what is) 

dan penilaian teologis (what ought to be). Pendekatan ini menempatkan pendidikan Kristen 

sebagai ruang dialog yang hidup antara iman dan konteks, di mana pengetahuan diolah 

menjadi kebijaksanaan dan diwujudkan dalam tindakan kasih serta keadilan sosial. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada pengembangan paradigma lintas-disiplin yang 

memadukan sosiologi, teologi, dan pedagogi dalam satu kerangka konseptual pendidikan 

Kristen yang reflektif, liturgis, dan transformatif. Paradigma ini menawarkan alternatif 

terhadap pendekatan pendidikan Kristen yang semata-mata kognitif atau teknokratis, 

dengan menegaskan bahwa pendidikan Kristen adalah proyek spiritual dan sosial yang 

membentuk manusia baru dan memperbarui dunia. Dengan demikian, dialog budaya dan 

teologi menjadi jantung pendidikan Kristen yang memadukan iman dan nalar, refleksi dan 

tindakan, serta kasih dan keadilan sebagai kesaksian nyata Kerajaan Allah di tengah dunia 

yang terus berubah. 

REFERENSI 

Barth, K. (2010). Church dogmatics. T&T Clark International. 

Berger, P. L. (2011). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. 

Anchor Books. 

Durkheim, É. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). Free 

Press. (Karya asli diterbitkan 1912) 

Marsden, G. M. (2006). The outrageous idea of Christian scholarship. Oxford University 

Press. 

Smith, J. K. A. (2009). Desiring the kingdom: Worship, worldview, and cultural formation. 

Baker Academic. 

Wright, N. T. (2012). How God became king: The forgotten story of the Gospels. 

HarperOne. 

Patandi, H. A., Herdalina, O., Make, & Revita. (2025). Pendekatan dialogis dan inklusif 

pendidikan agama Kristen dalam masyarakat majemuk. Jurnal Teologi Eranlangi, 

2(1), 86–104. 



Copyright©2025, HAGGADAH (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) | 98  

Purwanto, E., & Kristiawan, S. (2025). Christian education and social justice: Pursuing 

shalom in the public sphere. In Theos: Jurnal Pendidikan dan Theologi, 5(4), 178–

186. https://doi.org/10.56393/intheos.v5i4.2942 

Mbelanggedo, N., & Balukh, S. D. (2025). Pendidikan agama Kristen inklusif di era post-

truth: Pendekatan dialog interspiritual. Imitatio Christo: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Agama Kristen, 1(1). https://doi.org/10.63536/imitatiochristo.v1i1.5 

Sirait, R. A., & Olis, O. (2024). Religion and culture education: Understanding the 

interplay and significance. Anugerah: Jurnal Pendidikan Kristiani dan Kateketik 

Katolik, 1(3), 1–12. https://doi.org/10.61132/anugerah.v1i3.43 

Widjaya, Y. A. (2025). Revisiting culture: Reforming Christian cultural identity. 

Diligentia: Journal of Theology and Christian Education, 7(1), 30–35. 

Soegianto, S. (n.d.). The relationship between the Gospel and culture: A theological 

analysis and social perspective in a contemporary context. Theological Journal 

Kerugma, 7(2). https://doi.org/10.33856/kerugma.v7i2.428 

 

https://doi.org/10.56393/intheos.v5i4.2942
https://doi.org/10.63536/imitatiochristo.v1i1.5
https://doi.org/10.61132/anugerah.v1i3.43
https://doi.org/10.33856/kerugma.v7i2.428

	F. Model Dual-Track Analysis dalam Pendidikan Kristen
	Model dual-track analysis dalam pendidikan Kristen merupakan kerangka konseptual yang mengintegrasikan dua jalur analisis: jalur sosiologis yang berfungsi sebagai diagnosis terhadap realitas budaya dan sosial (what is), serta jalur teologis yang berti...
	Pada jalur pertama, pendekatan sosiologis berfungsi untuk membaca struktur sosial, simbol, nilai, dan ritus yang membentuk makna kehidupan masyarakat. Dalam konteks ini, teori Peter L. Berger tentang the sacred canopy dan Émile Durkheim tentang fungsi...
	Namun, pembacaan sosiologis saja tidak cukup, sebab ia hanya mengungkap apa adanya realitas tanpa memberi orientasi moral maupun spiritual terhadap arah perubahan. Karena itu, jalur kedua yakni pendekatan teologis diperlukan untuk menimbang dan menila...
	Hubungan antara kedua jalur ini bersifat dialektis dan interaktif. Jalur sosiologis menyediakan data empiris dan pemahaman kontekstual tentang situasi manusia; jalur teologis memberikan penilaian normatif dan arah transendental bagi perubahan. Keduany...
	Secara konseptual, model dual-track analysis dapat dibayangkan sebagai dua arus yang berpapasan dan kemudian bersatu dalam satu muara praksis pendidikan. Arus pertama mengalir dari bawah membaca realitas konkret, budaya lokal, dan pengalaman manusia. ...
	Model ini juga menegaskan bahwa pendidikan Kristen bersifat reflektif, liturgis, dan transformatif. Reflektif, karena pendidikan tidak hanya meniru dunia, tetapi menafsirkan dan menilainya secara kritis (Berger, 2011). Liturgis, karena seluruh proses ...
	Dengan demikian, dual-track analysis bukan sekadar metode akademis, tetapi paradigma spiritual dan intelektual yang membentuk pola pikir pendidikan Kristen. Ia mengajarkan bahwa memahami dunia tanpa teologi adalah buta, tetapi berteologi tanpa memaham...

